
        
            
                
            
        

    


Kinh Duy Ma Cật 

Đời Diêu Tần 

Hán dịch: Ngài Tam Tạng Pháp Sƣ Cƣu Ma La Thập 

Việt dịch: Thích Huệ Hƣng 

 KINH (1) DUY MA CẬT (2) SỞ THUYẾT  

 CŨNG GỌI  

 Kinh “BẤT KHẢ TƯ NGHỊ GIẢI THOÁT” (3) 

Mục Lục 

LỜI GIỚI THIỆU ........................................................................................................................ 5 

LỜI NÓI ĐẦU ............................................................................................................................. 6 

LỆ NGÔN ................................................................................................................................... 7 

I. PHẨM PHẬT QUỐC (4) .......................................................................................................... 8 

III. PHẨM ĐỆ TỬ (1) .................................................................................................................45 

XÁ LỢI PHẤT (2) ...................................................................................................................45 

MỤC KIỀN LIÊN (5) ...............................................................................................................46 

ĐẠI CA DIẾP (12) ..................................................................................................................47 

TU BỒ ĐỀ (19) ......................................................................................................................48 

PHÚ LÂU NA (25) .................................................................................................................50 

MA HA CA CHIÊN DIÊN (26) ................................................................................................51 

A NA LUẬT(33) .....................................................................................................................52 

ƢU BA LY (37) ......................................................................................................................53 

LA HẦU LA(39) ......................................................................................................................55 

A NAN (50) ............................................................................................................................56 

IV. PHẨM BỒ TÁT (1) ...............................................................................................................70 

BỒ TÁT DI LẶC (2)................................................................................................................70 

ÐỒNG TỬ QUẢNG NGHIÊM (11–12) ...................................................................................72 

BỒ TÁT TRÌ THẾ (18) ...........................................................................................................73 

TRƢỞNG GIẢ TỬ THIỆN ĐỨC ............................................................................................76 

V. PHẨM VĂN THÙ SƢ LỢI (1)... ( Thăm bịnh ) .......................................................................84 

VI. PHẨM BẤT TƢ NGHỊ (1) .....................................................................................................96 

VII. PHẨM QUÁN CHÚNG SANH (1) ...................................................................................... 105 

VIII. PHẨM PHẬT ÐẠO (1) ...................................................................................................... 120 

IX. PHẨM VÀO “PHÁP MÔN KHÔNG HAI” (1) ....................................................................... 133 

2 

X. PHẨM PHẬT HƢƠNG TÍCH .............................................................................................. 141 

XI. PHẨM HẠNH BỒ TÁT ....................................................................................................... 150 

XII. PHẨM THẤY PHẬT A SÚC(1) .......................................................................................... 159 

XIII. PHẨM PHÁP CÚNG DƢỜNG (1) .................................................................................... 166 

XIV. PHẨM CHÚC LỤY (1) ..................................................................................................... 174 

3 

Kệ Khai Kinh 

Phật pháp rộng sâu rất nhiệm mầu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu, 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện rõ Nhƣ Lai nghĩa nhiệm mầu. 

4 

LỜI GIỚI THIỆU  

Từ xƣa chƣ Phật, Bồ-tát ra đời giáo hóa chúng sanh, với lòng bi-

nguyện  thâm-thiết  đều  muốn  cho  tất  cả  thoát-ly  cảnh  giới  triền 

phƣợc  khổ  não,  đồng  hƣởng  cánh  thanh  tịnh  an  vui  giải  thoát. 

Nhƣng muốn thực hiện cảnh giới thanh tịnh an vui giải thoát, cốt 

yếu  là  mình  phải  đƣọc  thanh  tịnh  nhƣ  trong  kinh  nói  “TÙY  KỲ 

TÂM TỊNH, TẮC PHẬT ÐỘ TỊNH”. 

Sớ  dĩ  thân  Phật  rực  rỡ,  cảnh  Phật  trang  nghiêm  cũng  đều  do 

công đức diệu dụng của bản tâm thanh tịnh lƣu xuất. Bản tâm ấy, 

chúng sanh sẵn  có, cũng nhƣ chƣ Phật, không hai không khác, 

nhƣng  vì  từ  lâu  cứ  mê  chấp,  đắm  nhiễm  theo  trần  duyên  mà 

không hiển bày đƣợc đó thôi. 

Bộ Kinh “DUY MA CẬT” này, tôn yếu hiển bày pháp môn Bất Nhị. 

Chính đó là phƣơng tiện của Chƣ Phật, Bồ Tát thị hiện chỉ rõ chỗ 

diệu  dụng  của  bản  tâm  thanh  tịnh,  là  PHÁP  MÔN  GIẢI  THOÁT 

BẤT KHẢ TƢ NGHỊ mà Ngài DUY MA CẬT lặng thinh, đức Văn 

Thù tán thán, hàng Nhị thừa sững sốt, không thế lấy trí suy nghĩ 

phân biệt biết nỗi, không thể dùng lời nói luận bàn đến đƣợc. 

Giáo lý Tối Thƣợng Thừa này thật siêu thắng, trong đời ít có, khó 

gặp. Nay thầy Thích Huệ Hƣng gia tâm phiên dịch ra quốc văn, vì 

thời cơ xứng hiệp, nên đƣợc nhân duyên xuất bản. 

Nhận  thấy  pháp  Tối  Thƣọng  Thừa  này  rất  lợi  ích,  nên  tôi  nhứt 

tâm tùy hỉ giới thiệu cùng các bạn tu hành nào muốn tìm phƣơng 

GIẢI  THOÁT,  muốn  thực  hiện  cảnh  giới  an  vui  BẤT  KHẢ  TƢ 

NGHỊ. 

5 

Nam mô Bổn Sƣ Thích Ca Mâu Ni Phật   

GIÁC NGUYÊN PHẬT HỌC ÐƢỜNG   

Mùa Hạ Năm Tân Mão – 1951  

Sa môn: LÊ PHƢỚC BìNH   

LỜI NÓI ĐẦU  

Kinh “DUY MA CẬT” cũng có tên gọi: “Kinh BẤT KHẢ TƢ NGHỊ 

GIẢl  THOÁT”.  Kinh  này  nói  rõ  cảnh  giới  của  Ðại  Bồ  Tát  chứng 

nhập. 

Bồ  Tát thƣờnng  chẳng  những  thị  hiện  thuận  hành  mà  cũng  lắm 

khi thị hiện nghịch hành để hóa độ chúng sinh. 

Ngài DUY MA CẬT chính là vị Ðại Bồ Tát ở cõi Bất Ðộng, vì trợ 

duyên đức Thích Ca mà hiện thân cƣ sĩ đến cõi ta bả này. Muốn 

hiển bản tánh “Bình Ðẳng Chơn Thật Không Hai” của chúng sinh 

sẵn có, Ngài hiện thân có bịnh để chỉ bày các phƣong pháp phá 

chấp: có, không, thƣờng, đoạn của Tiểu Thừa và phàm phu ngoại 

đạo. 

Ðọc vào kinh ta  nhận thấy chẳng những hàng  xuất gia  mới thật 

hành đƣợc Phật đạo, mà Cƣ sĩ, Bà la môn cho đến mọi tầng lớp 

dân chúng cũng đều thật hành đƣợc Phật dạo. Có thật hành Phật 

đạo  mới  trở  về  bản  tánh  “bình  đẳng  không  hai”  và  đầy  đủ  diệu 

dụng giải thoát. 

Ðạo Phật là đạo chú trọng thật hành, không phải lý thuyết suông. 

Bộ Kinh DUY MA CẬT đây hiển rõ rành mạch cả lý thuyết và chỗ 

thật hành cho đến thế nào là thân chứng. Càng đọc, càng gẫm, 

càng thật hành,  ta sẽ thấy đầy tánh cách từ bi vô ngại rộng lớn 

bao la của tâm hồn lợi tha triệt để. 

6 

Ðời đang đắm chìm trong biển khổ mênh mang, ngƣời muốn cứu 

đời  chân  chính, cần  phải  có  phƣơng pháp  chân  chính  cao  siêu. 

Thấy  sự  lợi  ích  của  kinh  này  hƣớng dẫn  mọi  ngƣời  đi  đến  mục 

đích cao cả, thoát hẳn muôn sự mê lầm đen tối của tâm hồn chấp 

trƣớc,  ích  kỷ,  nhỏ  hẹp  và  hành  vi  khổ  lụy  nhơn  sinh,  Dịch  giả 

chẳng  nệ  gì  chỗ  hiểu  chƣa  cùng  tột  và  hạnh  đức  chƣa  thân 

chứng đến cảnh giới “bất tƣ nghị” mà vội cống hiến cho bạn đọc 

một pho sách chƣa từng có. 

Vậy  có  chỗ  nào  sơ  sót  mong  các  bực  cao  minh  phủ  chính  cho. 

Rất thâm tạ! 

Dịch giả cẩn chí   

LỆ NGÔN  

I.  Kinh  này  có  phân  ra  thƣợng,  trung,  hạ,  3  quyển,  14  phẩm. 

Nhƣng  tôi  dịch  đây  chỉ  để  luôn  một  quyển  và  số  mục  của  các 

phẩm. 

II. Về phẩm 11 và 111, tôi có nêu tên các vị Thanh Văn, Bổ Tát 

trên mỗi đoạn cho dễ tìm khi quí vị muốn xem. 

III. Ở sau có  phụ phần chú thích danh từ. Phàm danh từ nào  ở 

trƣớc có giải rồi sau không giải nữa. 

Kinh này không phải là kinh khóa tụng hàng ngày, nhƣng nếu quí 

vị nào phát tâm trì tụng cũng đƣợc nhiều lợi ích và công đức vô 

lƣợng,  nhƣ  trong  phẩm  “Thấy  Phật  A  Súc”,  phẩm  “Pháp  cúng 

dƣờng” và phẩm “Chúc lụy” có nói rõ. Khi tụng kinh này cũng phải 

y  theo  nghi  thức  tụng  niệm  thƣờng  lệ,  trƣớc  khai  kinh,  sau  hồi 

hƣớng nhƣ tụng các kinh khác vậy. 

7 

I. PHẨM PHẬT QUỐC (4)   

Chính  tôi  đƣợc  nghe,  một  thuở  kia,  đức  Phật  Thích  Ca  ở thành 

Tỳ Da Ly (5) nơi vƣờn cây Am La (6) cùng tám nghìn chúng Ðại 

Tỳ Kheo, hai vạn hai nghìn Bồ Tát, là những vị có tiếng tăm, đều 

đã thành tựu trí hạnh đại thừa, do nhờ oai thần của chƣ Phật lập 

nên. Các Ngài làm bức thành hộ pháp, giữ gìn chánh pháp, diễn 

nói  pháp  âm  rất  oai  hùng,  tự  tại  vô  úy  nhƣ  sƣ  tử  rống (7) danh 

đồn  xa  khắp  mƣời  phƣơng.  Ngƣời  đời  không  cầu  thỉnh  mà  các 

Ngài  sẵn  sàng  làm  bạn  giúp  cho  an  vui.  Các  Ngài  xƣơng  minh 

Tam bảo không dể dứt mất, hàng phục tất cả ma oán, ngăn dẹp 

các ngoại đạo; sáu căn (8) ba nghiệp (9) đều đã thanh tịnh; trọn 

lìa  năm  món  che  ngăn  (10)  và  mƣời  điều  ràng  buộc  (11).  Tâm 

thƣờng an trụ nơi lý vô ngại giải thoát; niệm định tổng trì (12) bình 

đẳng, biện tài thông suốt nhƣ suối tuôn không dứt. Các hạnh Bồ 

thí, trì giớí, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ và sức phƣơng 

tiện lợi mình lợì ngƣời thảy đều đầy đủ. Ðã đƣợc đến bực vô sở 

đắc (13) mà không khởi pháp nhẫn (vô sinh pháp nhẫn)(14), hay 

tùy  thuận  dìễn  nói  pháp  luân  bất  thối  (15),  khéo  hiểu  rõ  chân 

tƣớng các pháp, thấu biết căn cơ chúng sanh, oai đức bao trùm 

đại chúng(16), không còn sợ sệt chi cả. 

Các Ngài dùng công đức trí tuệ trau sửa lòng mình, lấy tƣớng tốt 

trang nghiêm thân hình, sắc tƣợng dung nhan bực nhứt, bỏ hẳn 

tất cả trang sức tốt đẹp trong đời, danh tiếng cao xa vƣợt hẳn núi 

Tu di (17), lòng tin bền chắc nhƣ kim cƣơng, đem Pháp bảo soi 

khắp,  mƣa  nƣớc  cam  lố,  phát  ra  tiếng  tăm  đều  là  vi  diệu  bực 

nhứt. 

Các  Ngài  đã  thâm  nhập  lý  duyên  khởi  (18),  dứt  hết  các  tập  khí 

kiến chấp sai lầm bên có bên không, diễn nói các pháp không sợ 

8 

sệt  nhƣ  sƣ  tử  rống,  những  lời  giảng  nói  nhƣ  sấm  nổ,  không  có 

hạn lƣợng và đã quá hạn lƣợng. 

Các Ngài tự mình nhóm góp rất nhiều Pháp bảo nhƣ Hải đạo sƣ 

(19), rõ nghĩa lý sâu mầu của các pháp, biết rành hiện trạng qua 

lại  trong  các  cảnh  thú  và  hành  vi  tốt  xấu  trong  tâm  niệm  chúng 

sanh. Gần kề bực Phật tối tôn là đấng đầy đủ trí tuệ, tự tại, thập 

lực (20), vô úy (21), thập bát bất cộng(22). Ngăn đóng tất cả cửa 

nẻo ác thú, hiện thân trong năm đƣờng(23) hóa độ chúng sanh. 

Làm vị Ðại Y Vƣơng (24) khéo trị lành các bịnh, đúng theo bịnh 

cho thuốc đều đƣợc công hiệu. Ðã thành tựu vô lƣợng công đức, 

trang nghiêm thanh tịnh vô lƣợng cõi Phật. Ngƣời nào đƣợc nghe 

danh thấy hình đều đƣợc lợi ích. Những hành động của các Ngài 

đều  không  uổng  phí,  các  công  đức  nhƣ  thế,  đã  hoàn  toàn  viên 

mãn. 

Danh  hiệu  các  Ngài  là  Ðẳng  Quán  Bồ  Tát,  Bất  Ðẳng  Quán  Bồ 

Tát,  Ðẳng  Bất  Ðẳng  Quán  Bồ  Tát,  Ðịnh  Tự  Tại  Vƣơng  Bồ  Tát, 

Pháp Tự Tại Vƣơng Bồ Tát, Pháp Tƣớng Bồ Tát, Quang Tƣớng 

Bồ Tát, Quang Nghiêm Bồ Tát, Ðại Nghiêm Bồ Tát, Bảo Tích Bồ 

Tát, Biện Tích Bồ Tát, Bảo Thu Bồ Tát, Bảo Ấn Bồ Tát, Thƣờng 

Cử Thủ Bồ Tát, Thƣờng Hạ Thủ Bồ Tát, Thƣờng Thảm Bồ Tát, 

Hỷ  Căn  Bồ  Tát,  Hỷ  Vƣơng  Bồ  Tát,  Biện  âm  Bồ  Tát,  Hƣ  Không 

Tạng Bồ Tát, Chấp Bảo Cự Bồ Tát, Bảo Dõng Bồ Tát, Bảo Kiến 

Bồ Tát, Ðế Võng Bồ Tát, Minh Võng Bồ Tát, Vô Duyên Quán Bồ 

Tát, Huệ  Tích  Bồ  Tát, Bảo  Thắng  Bồ  Tát,  Thiên  Vƣơng  Bồ  Tát, 

Hoại Ma Bồ Tát, Ðiễn Ðức Bồ Tát, Tự Tại Vƣơng Bồ Tát, Công 

Ðức Tƣớng Nghiêm Bồ Tát, Sƣ Tử Hống Bồ Tát, Lôi âm Bồ Tát, 

Sơn Tƣớng Kích Âm Bồ Tát, Hƣơng Tƣợng Bồ Tát, Bạch Hƣơng 

Tƣợng  Bồ  Tát,  Thuờng  Tinh  Tấn  Bồ  Tát,  Bất  Hƣu  Tức  Bồ  Tát, 

9 

Diệu  Sanh  Bồ  Tát,  Hoa  Nghiêm  Bồ  Tát,  Quan  Thế  Âm  Bồ  Tát, 

Ðắc Ðại Thế Bồ Tát, Phạm Võng Bồ Tát, Bảo Trƣợng Bồ Tát, Vô 

Thắng  Bồ  Tát, Nghiêm  Ðộ  Bồ  Tát,  Kim  Kế  Bồ  Tát,  Châu  Kế  Bồ 

Tát, Di Lặc Bồ Tát, Văn Thù Sƣ Lợi Pháp Vƣơng Tử Bồ Tát, cả 

thay nhƣ thế ba vạn hai nghìn Ngài. 

Lại có một vạn vị Thi Khi (25), Phạm Thiên Vƣơng từ Tứ thiên hạ 

(26) khác đến chỗ Phật nghe Pháp. Lại có một vạn hai nghìn vị 

Thiên đế cũng từ Tứ thiên hạ khác đến trong pháp hội. Các hàng 

chƣ Thiên có oai lực lớn, cùng Long thần, Dạ xoa, Càn thát bà, A 

tu la, Khẩn na la, Ma hầu la đà (27) v.v... đều đến trong pháp hội. 

Lại có các vị Tỳ kheo (28), Tỳ kheo ni, ƣu bà tắc (29), ƣu bà di 

(30) cũng đến trong Pháp hội. 

Bấy  gỉờ  đức  Phật  nói  Pháp  cho  vô  lƣợng  trăm  nghìn  đại  chúng 

đông  đảo  cung  kính  vây  quanh  đấy,  ví  nhƣ  núi  chúa  Tu  di  hiển 

bày  nơi  bể  cả.  Ngài  ngồi  yên  trên  tòa  Sƣ  tử  (31)  trang  nghiêm 

bằng các thứ báu, oai đức che trùm tất cả đại chúng. Khi ấy trong 

thành Tỳ Da Ly có Trƣỏng giả tử(32) tên là Bảo Tích với 500 vị 

Trƣởng giả tử đồng cầm lọng bảy báu(33) đi đến chỗ Phật cung 

kính đảnh lễ đầu mặt tiếp chơn, rối mỗi vị đều đem lọng báu của 

mình hợp nhau cúng dƣờng Phật. Do oai đức của Phật nên khiến 

các lọng báu ấv hiệp thành một cây trùm khắp cõi Tam thiên đại 

thiên thế thế giới (34), mà tƣớng rộng dài của thế giới đều hiện 

đủ  trong đó. 

Lại  nữa,  các  núi  Tu di,  Mục  chơn  lân  dà,  Ðại  mục  chơn lân  đà, 

Tuyết sơn, Hƣơng sơn, Bảo sơn, Kim sơn, Hắc sơn, Thiết vi, Ðại 

thiết  vi  bể  lớn, sông,  rạch,  dòng  ngòi,  nguốn  suối,  cũng  với  mặt 

trời, mặt trăng, các ngôi sao, thiên cung, long cung và cùng các vị 

tôn thần, nơi cõi Tam thiên đại thiên thế giỡi này đều hiện trong 

10 

lọng bảy báu, và chƣ Phật trong 10 phƣơng, chƣ Phật đang nói 

pháp, cũng hiện trong lọng bảy báu ấy. 

Khi  đó  tất  cả  Ðại  chúng  thấy  thần  lực  của  Phật  đều  khen  ngợi 

chƣa  từng  có,  chấp  tay  làm  lễ,  ngắm  nhìn  dung  nhan  Phật  mắt 

không hề nháy. Trƣởng giả tử Bảo Tích liền ở trƣớc Phật đọc bài 

kệ khen rằng:   

Mắt trong, dài rộng nhƣ sen xanh, 

Tâm sạch đã tột các thiền định, 

Lâu chứa tịnh nghiệp nói không cùng, 

Dùng tịch độ chúng (35) nên cúi lạy. 

Ðã thấy Ðại thánh dùng thần biến, 

Khắp híện mƣời phƣơng không lƣờng cõi, 

Trong đấy các Phật diễn nói pháp, 

Nơi đây tất cả đều thấy nghe. 

Pháp lực của Phật vƣợt quần sanh   

Thƣờng dùng Pháp tài thí tất cả, 

Hay khéo phân biệt các Pháp tƣớng, 

Ðối đệ nhứt nghĩa (36) mà không động. 

Ðã đƣợc tự tại cùng các Pháp   

Cho nên cúi đầu lễ Pháp vƣơng. 

Nói Pháp chẳng có cũng chẳng không   

Vì do nhân duyên các Pháp sanh, 

Không ta, không tạo, không thọ giả, 

Những việc lành dữ cũng chẳng mất. 

Trƣớc tiên hàng ma nơi Phật thọ (37)   

Ðặng Cam lồ diệt (38) thành đạo giác, 

Ðã không tâm ý, không thọ hành (39)   

Mà xô dẹp hết các ngoại đạo. 

11 

Ba lần chuyển Pháp (40) cõi đại thiên, 

Pháp ấy lâu nay thƣờng thanh tịnh, 

Trời ngƣời đắc đạo đó là chứng, 

Tam bảo vì thế hiện trong đời. 

Dùng Pháp mầu này độ chúng sanh   

Thọ rồi không lui, thƣờng vắng lặng, 

Khỏi già bịnh chết đấng Y Vƣơng, 

Lạy ngôi Pháp hải (41) đức không lƣờng. 

Khen chê chẳng động nhƣ Tu di   

Ðồng bực thƣơng xót kẻ lành dữ, 

Tâm hạnh bình dầng nhƣ hƣ không, 

Nghe đấng Nhơn bảo (42) ai chẳng kính. 

Nay dâng Thế Tôn lọng mọn này   

Cõi Tam thiên tôi hiện trong đó, 

Thiên cung, Long thần kia nƣơng ở, 

Càn thát cả thảy với Dạ xoa. 

Mọi vật trong đời đều thấy rõ, 

Vì thƣơng Phật hiện tƣớng biến này, 

Thấy việc ít có chúng khen ngợi, 

Nay con lạy đấng Tam giới tôn (43)   

Ðại thánh chỗ nƣơng của mọi loài, 

Lòng sạch trong đó thảy vui vẻ, 

Ðều thấy Thế Tôn ở trƣớc mình, 

Ðó là thần lực Pháp bất cộng. (44)   

Phật dùng một tiếng diễn nói Pháp, 

Chúng sanh tùy loại thảy đặng hiểu, 

Ðều cho rằng Phật đồng tiếng mình, 

Ðó là thần lực Pháp bất cộng. 

Phật dùng một tiếng diễn nói Pháp, 

12 

Chúng sanh chỗ hiểu tùy mỗi hạng, 

Khắp đƣợc thọ hành đều lợi ích, 

Ðó là thần lực Pháp bất cộng. 

Phật dùng một tiếng diễn nói Pháp, 

Có ngƣời kinh sợ hoặc vui mừng, 

Có kẻ dứt nghi hoặc nhàm chán, 

Ðó là thần lực Pháp bất cộng. 

Lạy đấng Thập lực đại tinh tấn, 

Lạy đấng đã đặng không chỗ sợ, 

Lạy đấng trụ nơi Pháp bất cộng, 

Lạy đấng Ðạo sƣ (45) của muôn loài. 

Lạy đấng hay dứt mọi kiết phƣợc(46)   

Lạy đấng đã đến nơi bờ kia, 

Lạy đấng hay vƣợt các thế gian, 

Lạy đấng trọn lìa đƣờng sanh tử. 

Biết hết chúng sanh tƣớng đến lui   

Khéo nói các Pháp đƣợc giải thoát, 

Nhƣ hoa sen trong đời chẩng nhiễm, 

Thƣờng khéo vào nơi hạnh không tịch.(47) 

Lúc  đó  Trƣởng  giả  tử  Bảo  Tích  đọc  bài  kệ  tán  thán  xong,  bạch 

Phật rằng: “'Bạch Thế Tôn!  Năm trăm vị Trƣởng  giả tử nầy đều 

đã phát tâm vô thƣợng chánh đẳng chánh giác nguyện nghe cõi 

Phật thanh tịnh, cúi mong Thế Tôn dạy cho những hạnh của Bồ 

Tát đƣợc Tịnh độ (quốc độ thanh tịnh).” 

Phật  bảo:  “Hay  thay  Bảo  Tích!  Ông  lại  vì  các  vị  Bồ  Tát  mà  hỏi 

Nhƣ Lai những hạnh đƣợc Tịnh độ, vậy hãy lắng nghe chín chắn, 

suy nghĩ kỹ nhớ lấy, ta sẽ nói cho ông rõ”. 

13 

Lúc  ấy  Bảo  Tích  cũng  500  vị  Trƣởng  giả  tử  vâng  lời  Phật  dạy, 

cung kính lóng nghe. 

Phật dạy rằng: “Này Bảo Tich! Tất cả chúng sanh là cõi Phật của 

Bồ Tát. Vì sao? – Bồ Tát tùy chỗ giáo hóa chúng sanh mà lãnh 

lấy cõi Phật (Tịnh độ); tùy chỗ điều phục chúng sanh mà lãnh lấy 

cõi  Phật;  tùy  chúng  sanh  ƣng  theo  quốc  độ  nào  vào  trí  tuệ  của 

Phật mà lãnh lấy cõi Phật; tùy chúng sanh ƣng theo quốc độ nào 

phát khởi căn tánh Bồ Tát mà lãnh lấy cõi Phật. Vì sao thế? – Vì 

Bồ  Tãt  lãnh  lấy  cõi  Phật  thanh  tịnh  đều  vì  muốn  lợi  ích  chúng 

sanh. Ví nhƣ: Có ngƣời muốn xây dựng cung nhà nơi khoảng đất 

trống, tùy ý đƣợc thành công, nếu xây dựng giữa hƣ khỏng quyết 

không thành tựu đƣợc; Bồ Tát cũng thế, vì thành tựu chúng sanh 

nên nguyện lãnh lấy cõi Phật  – Nguyện lãnh lấy cõi Phật chẳng 

phải ở nơi rỗng không vậy. 

Bảo Tích, ông nên biết! - Trực tâm (49) là Tịnh dộ của Bồ Tát; khi 

Bồ Tát thành Phật, chúng sanh không dua vạy, sanh sang nƣớc 

dó. Thâm tâm (50) là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật, 

chúng sanh đầy đủ công đức sanh sang nƣớc đó. Bồ Ðề tâm (51) 

là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật, chúng sanh có tâm 

đại thừa sanh sang nƣớc đó. Bố thí là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ 

Tát thành Phật, chúng sanh hay thí xả tất cả mọi vật sanh sang 

nƣớc đó.  Trì giớí là Tịnh độ của  Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật, 

chúng  sanh  tu  mƣời  điều  lành  (52),  hạnh  nguyện  đầy  đủ,  sanh 

sang nƣớc đó. Nhẫn nhục là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành 

Phật,  chúng  sanh  đủ  32  tƣớng tốt  (53)  trang  nghiêm  sanh  sang 

nƣớc đó. Tinh tiến là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật, 

chúng  sanh  siêng  tu  mọi  công  đức  sanh  sang  nƣớc  đó.  Thiền 

định  là  Tịnh  độ  của  Bồ  Tát;  khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  chúng  sanh 

14 

biết thu nhiếp tâm chẳng loạn sanh sang nƣớc đó. Trí tuệ là Tịnh 

độ  của  Bồ  Tát;  khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  chúng  sanh  đƣợc  chánh 

định sanh sang nƣớc đó. Tứ vô lƣợng tâm(54) là Tịnh độ của Bồ 

Tát;  Khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  chúng  sanh  thành  tựu  từ,  bi,  hỷ,  xả 

sanh sang nƣớc đó. Tứ nhiếp Pháp (55) là Tịnh độ của Bồ Tát; 

khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  chúng  sanh  đƣợc  giải  thoát  sanh  sang 

nƣớc  đó.  Phƣơng  tiện  là  Tịnh  độ  của  Bồ  Tát;  khi  Bồ  Tát  thành 

Phật,  chúng  sanh  khéo  dùng  đặng  phƣơng  tiện  không  bị  ngăn 

ngại ở các pháp, sanh sang nƣớc dó. Ba mƣơi bảy phẩm trợ đạo 

(56) là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật chúng sanh đầy 

đủ niệm xứ, chánh cần, thần túc, ngũ căn, ngũ lực, thất giác chi, 

bát chánh đạo, sanh sang nƣớc đó. Hồi hƣớng tâm (57) là Tịnh 

độ của Bồ Tát; khi Bồ Tát thành Phật, đƣợc cõi nƣớc đầy đủ tất 

cả công đức. Nói Pháp trừ tám nạn là Tịnh độ của Bồ Tát; khi Bồ 

Tát thành Phật, cõi nƣớc không có ba đƣờng ác (58) và tám nạn 

(59).  Tự  mình  giữ  giới  hạnh  không  chê  chỗ  kém  khuyết  của 

ngƣời  khác  là  Tịnh  độ  của  Bồ  Tát;  khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  cõi 

nƣỡc không có tên phạm giới cấm. Mƣời điều lành là Tịnh độ của 

Bồ  Tát;  khi  Bồ  Tát  thành  Phật,  chúng  sanh  sống  lâu,  giàu  to, 

phạm  hạnh  (60),  lời  nói  chắc  thật,  thƣờng  dùng  lời  dịu  dàng, 

quyến thuộc không chia rẻ, khéo giải hòa việc đua tranh kiện cáo, 

lời  nói  có  lợi  ich,  không  ghét  không  giận,  thấy  biết  chân  chánh 

sanh sang nƣớc đó. 

Nhƣ  thế,  Bảo  Tích!  Bồ  Tát  tùy  chỗ  trực  tâm  mà  hay  phát  hạnh, 

tùy  chỗ  phát  hạnh  mà  đƣợc  thâm  tâm,  tùy  chỗ  thâm  tâm  mà  ý 

đƣợc điều phục, tùy chỗ ý đƣợc điều phục mà làm đƣợc nhƣ lời 

nói, tùy chỗ làm đƣợc nhƣ lời nói mà hay hồi hƣớng, tùy chỗ hồi 

hƣớng mà có phƣơng tiện, tùy chỗ có phƣơng tiện mà thành tựu 

chúng  sanh,  tùy  chỗ  thành  tựu  chúng  sanh  mà  cõi  Phật  đƣợc 

15 

thanh tịnh, tùy chỗ cõi Phật thanh tịnh mà nói Pháp đƣợc thanh 

tịnh, tùy chỗ nói Pháp thanh tịnh mà trí tuệ đƣợc thanh tịnh, tùy 

chỗ  trí tuệ  thanh  tịnh  mà  tâm  thanh  tịnh,  tùy  chỗ  tâm  thanh  tịnh 

mà tất cả công đức đều thanh tịnh. Cho nên, Bảo Tích này! 

Bồ  Tát  nếu  muốn  đƣợc  cõi  Phật  thanh  tịnh,  nên  làm  cho  tâm 

thanh tịnh; tùy chỗ Tâm thanh tịnh mà cõi Phật đƣợc thanh tịnh. 

Lúc ấy, ông Xá Lợi Phất nƣơng oai thần của Phật mà nghĩ rằng: 

“Nếu tâm Bồ Tát thanh tịnh chắc cõi Phật phải đƣợc thanh tịnh, 

vậy  Thế  Tôn  ta  khi  trƣớc  làm  Bồ  Tát  tâm  ý  lẽ  nào  không  thanh 

tịnh, sao cõi Phật này không thanh tịnh nhƣ thế?”. 

Phật biết ông suy nghĩ vậy liền bảo rằng:   

– Ý ông nghĩ sao? Mặt trời, mặt trăng há không thanh tịnh sáng 

suốt ƣ, sao ngƣời mù không thấy? 

– Bạch Thế Tôn! Chẳng phải thế. Ðó là tại ngƣời mù, không phảỉ 

lỗi ở mặt trời và mặt trăng. 

–  Xá  Lợí  Phất!  Cũng  thế,  bởi  chúng  sanh  do  tội  chƣớng  nên 

không thấy đƣợc cõi nƣớc của Nhƣ Lai thanh tịnh trang nghiêm, 

chớ không phải lỗi ở Nhƣ Lai – Này Xá Lợi Phất! Cõi nƣớc của ta 

đây vẫn thanh tịnh mà tại ông không thấy đó thôi. 

Bấy  giờ  ông  Loa  Kế  Phạm  Vƣơng  thƣa  với  ông  Xá  Lợi  Phất 

rằng:   

–  Ngài  chớ  nghĩ  nhƣ  thế,  mà  cho  cõi  Phật  đây  là  không  thanh 

tịnh.  Vì  sao?  –  Vì  tôi  thấy  cõi  nƣớc  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

thanh tịnh, ví nhƣ cung trời Tự Tại (61). 

Ông Xá Lợí Phất nói:   

16 

– Sao tôi thấy cõi này toàn gò nỗng, hám hố, chông gai, sỏi sạn, 

đất đá, núi non, nhơ nhớp dẫy đầy nhƣ thế? 

Ông Loa Kế Phạm Vƣơng thƣa rằng:   

– Ðấy là do tâm của Ngài có cao thấp không nƣơng theo trí tuệ 

của Phật nên thấy cõi này không thanh tịnh đó thôi – Thƣa Ngài 

Xá  Lợi  Phất!  Bồ  Tát  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  thảy  đều  bình 

đẳng,  thâm  tâm  thanh  tịnh  y  theo  trí  tuệ  của  Phật  thì  mới  thấy 

đƣợc cõi Phật này thanh tịnh. 

Khi ấy Phật lấy ngón chơn nhấn xuống đất, tức thì cõi Tam thiên 

đại thiên thế giới liền hiện ra bao nhiêu trăm nghìn thứ trân bảo 

trang  nghiêm  rực  rỡ,  nhƣ  cõi  Vô  Lƣợng  Công  Ðức  Bảo  Trang 

Nghiêm của Phật Bảo Trang Nghiêm. Tất cả Ðại chúng ngợi khen 

chƣa từng có và đều thấy mình ngồi trên tòa sen báu. 

Phật bảo Xá Lợi Phất:   

– Ông hãy xem cõi Phật, đây trang nghiêm thanh tịnh. 

Ông Xá Lợi Phất thƣa:   

– Dạ, bạch Thế Tôn! Từ trƣớc dến giờ con chƣa từng thấy, chƣa 

từng  nghe.  Nay  cõi  nƣớc  của  Phật  đều  hiện  rõ  trang  nghiêm 

thanh tịnh. 

Phật bảo:  

– Này Xá Lợi Phất! Cõi nƣớc của ta thƣờng thanh tịnh nhƣ thế! 

Nhƣng vì muốn độ những kẻ căn cơ hạ liệt nên thị hiện ra cõi đầy 

nhơ nhớp xấu xa bất tịnh đó thôi. Ví nhƣ Chƣ Thiên đồng dùng 

một thứ bát bằng ngọc báu để ăn, nhƣng tùy phƣớc đức của mỗi 

17 

vị  mà  sắc  cơm  có  khác.  Nhƣ  thế,  Xá  Lợi  Phất!  Nếu  tâm  ngƣời 

thanh tịnh, sẽ thấy cõi này công đức trang nghiêm. 

Trong khi Phật hiện ra cõi nƣớc trang nghiêm thanh tịnh, 500 vị 

Trƣởng giả tử do ông Bảo Tích dắt đến đều chứng đƣợc vô sanh 

Pháp  nhẫn,  tám  vạn  bốn  nghìn  ngƣời  phát  tâm  Vô  Thƣợng 

Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Bấy giờ Phật thâu nhiếp thần túc (62) lại, cõi nƣớc trở thành nhƣ 

xƣa.  Ba  vạn  hai  nghìn  ngƣời  và  Trời  cầu  Thanh  văn  thừa  đều 

nhận rõ các Pháp hữu vi (63) là  vô thƣờng,  xa lìa trần cấu (64) 

đặng pháp nhãn thanh tịnh (65), tám nghìn vị Tỳ kheo không còn 

chấp thọ các pháp, kiết lậu (66) đã hết, tâm ý đƣợc giải thoát. 

18 

Chú thích của phẩm I  

1.  Kinh:  Nói  đủ  là  “Khế  kinh”,  nghĩa  là  “pháp  thƣờng”  khế  hiệp 

chơn lý cùng khế hiệp căn cơ chúng sanh. 

2. Duy Ma Cật: Tên một vị Trƣởng giả ở thành Tỳ Da Ly, tàu dịch 

là “Tịnh Danh”. 

3. Bất khả tƣ nghị giải thoát: Là pháp môn giải thoát tự tại vô ngại 

không thể nghĩ bàn. Hai chữ “Giải thoát” đây là xa lìa tất cả phiền 

não  nghiệp  chƣớng  khổ  lụy,  cứu  cánh  viên  mãn  tự  tại  vô  ngại, 

không phải nhƣ hàng Nhị thừa giải thoát sanh tử mà còn chƣớng 

ngại với cảnh pháp... Xem phẩm Bất khả tƣ nghị sau thời rõ. 

4. Phật quốc: Cõi nƣớc của Phật. Nhƣ Tây phƣơng Tịnh độ là cõi 

nƣớc của Phật A Di Ðà, Ta bà là cõi nƣớc của Phật Thích Ca. 

5. Tỳ Da Ly: Tàu dịch là Quảng Nghiêm, nghĩa là thành này châu 

vi rộng lớn rất trang nghiêm, tốt đẹp, ở về Trung Ấn Ðộ. 

6. Am La: Tàu dịch là “nan phân biệt” nghĩa là thứ trái cây này từ 

khi còn sống đến khi chín chỉ có một màu xanh nên khó phân biệt 

đƣợc trái nào sống trái nào chín. 

7. Sƣ tử rống: dụ Phật, Bồ Tát thuyết pháp tự tại không sợ sệt, lại 

làm cho tất cả phiền não mê tánh của chúng sanh đều tiêu trừ, ví 

nhƣ sƣ tử rống lên một tiếng thì tất cả các thú đều khiếp sợ chạy 

trốn. 

8. Sáu căn: Mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý. 

9. Ba nghiệp: 1)Thân nghiệp, 2) Khẩu nghiệp, 3) Ý nghiệp. 

10. Năm món che ngăn:   

19 

1)  Tham dục; 

2)  Sân nhuế; 

3) Thùy miên: Tâm hôn trầm không làm chi đƣợc; 

4) Trạo hối: Trong tâm có sự ăn năn xao động; 

5) Nghi pháp: Ðối với việc gì cũng mờ ám dụ dự không quyết 

đoán. 

Năm món này hay che đậy chơn tánh và làm cho các pháp lành 

không phát khởi hiển lộ đƣợc. 

11. Mƣời điều ràng buộc:   

1) Vô tàm: có tội lỗi mà không biết hổ:   

2) Vô quý: có tội lỗi ngƣời khác biết đƣợc mà không thẹn. 

3) Tật: thấy ngƣời hiền đức giàu sang sanh lòng ghen ghét; 

4) Xan: bỏn sẻn không Bố thí; 

5) Hối: ăn năn những tội lỗi đã làm; 

6) Thùy miên: hôn mê không tỉnh sát đƣợc thâm tâm; 

7) Ðiệu cử: Tâm niệm xao động; 

8) Hôn trầm: thần thức hôn mê không rõ biết chi cả; 

9) Sân hận: đối trƣớc nghịch cảnh sanh tâm giận dũi; 

10) Phú: che dấu tội ác. 

12. Niệm định tổng trì: Niệm tức là Tuệ; Tổng Trì: gồm nhiếp tất 

cả các pháp. Trong định gồm có tuệ, trong tuệ gồm có định gọi là 

niệm định tổng trì. 

13. Vô sở đắc: Là đối với hữu sở đắc mà nối. Nghĩa là không còn 

trụ  trƣớc  một  pháp  nào  cả,  dầu  trí  chứng  và  cảnh  chứng  cũng 

không thấy có. 

20 

14. Vô sanh pháp nhẫn: Vô sanh tức là không sanh không diệt. 

Nhẫn  có  nghĩa  là  tin  nhận  giữ  gìn;  là  nói  dùng  trí  vô  lậu  an  trú 

trong  thể  chơn  lý  bất  sanh  bất  diệt,  tâm  không  lay  động.  Trong 

“Ðại Trí Ðộ luận”, quyển 50 nói: “Ðối thật tƣớng vô sanh diệt của 

các  pháp,  tin  nhận  thông  suốt,  không  ngăn  ngại,  không  thối  lui, 

gọi là Vô sanh nhẫn”. 

15.  Pháp  luân  bất  thối:  Phật  Bồ  Tát  thuyết  pháp  gọi  là  chuyển 

pháp luân. Các bậc Bồ Tát nghe pháp Phật dạy, đạo niệm càng 

thêm  tăng  tấn  gọi  là  bất  thối  (không  lui).  Lại  các  bậc  Bồ  Tát  đã 

chứng đƣợc “bất thối” rồi, đem pháp ấy dạy cho chúng sanh để 

cho đƣợc bất thối, nên gọi là chuyển pháp luân bất thối. 

16. Ðại chúng: là một nhóm ngƣời đông. Trong những thời thuyết 

pháp của Phật, trừ Phật ra còn bao nhiêu bậc Hiền Thánh đều gọi 

là  đại  chúng.  Chúng  Tăng  theo  Phật  tu  học  cũng  gọi  là  Ðại 

chúng. 

17.  Tu  Di:  Tàu  dịch  là  Diệu  Cao,  núi  này  thuần  bằng  bốn  chất 

báu:  vàng:  bạc,  lƣu  ly,  pha  lê  rất  xinh  đẹp  nên  gọi  là  Diệu,  Cao 

hơn tất cả núi khác nên gọi rằng Cao. 

18. Lý Duyên khởi: Tất cả các pháp đều từ nơi các duyên nhóm 

họp  mà  sanh  khởi.  Vì  tỏ  ngộ  lý  duyên  khởi,  nhận  rõ  các  pháp 

không  thật  có,  nhƣ  huyễn  hóa  nên  chẳng  chấp  có,  nhƣng  các 

pháp là do duyên sanh, không phải hẳn là không, nên chẳng chấp 

không. Có không đều lìa, mới là thâm nhập lý duyên khởi. 

19.  Hải  đạo  sƣ:  Là  nguời  rất  rành  giỏi  đƣờng  biển,  làm  thầy 

hƣớng  đạo  dắt  dẫn  các  kẻ  thƣơng  nhân  vào  biển  để  tìm  ngọc 

báu  không  sợ  lạc  đàng.  Dụ  cho  Phật  và  Bồ  Tát  là  bực  dắt  dẫn 

chúng sanh đi vào chánh đạo không sai lạc. 

21 

20. Thập lực: Mƣời trí lực của Phật. Trí lực của Phật   

1) Biết rõ những điều hợp lý và trái lý. 

2) Biết rõ nhơn quả nghiệp báo của chúng sanh trongng ba 

đời. 

3) Biết rõ các pháp thiền định giải thoát tam muội. 

4) Biết rõ tùng bực cao thấp các căn tánh của chúng sanh. 

5) Biết rõ những ƣa muốn sai khác của chúng sanh. 

6) Biết rõ tất cả những cảnh giới sai khác của chúng sanh 

trong thế gian. 

7) Biết rõ chỗ đi đến của tất cả phàm phu, Hiền Thánh thế gian 

và xuất thế gian. 

8) Biết rõ tánh danh khổ, vui, thọ, yễu của tất cả chúng sanh. 

9) Biết rõ sự sống chết qua lại các kiếp trƣớc của tất cả chúng 

sanh, và vô lậu Niết bàn của các Hiền Thánh. 

10) Tự biết mình đã dứt hết nghiệp hoặc tập khí, không còn 

sanh tử triền phƣợc nữa. 

21. Vô úy: Bốn món vô úy:   

1) Nhứt thế trí: hiểu biết tất cả pháp thế gian và xuất thế gian; 

2) Lậu tận: hoặc nghiệp sanh tử đều biết hết; 

3) Thuyết chƣớng đạo: nói pháp ma ngoại là chƣớng thánh 

đạo; 

4) Thuyết tận khổ đạo: nói những đạo pháp có thế diệt hết các 

khổ. 

Bốn  điều  này  Phật  đối  giữa  Ðại  chúng  các  hàng  Thiên  ma, 

Phạm thiên, Sa môn, Bà la môn, nói một cách tự tại không sợ 

ai, không ai nói đuợc nên gọi là “Vô úy”. 

22 

22. Thập bát bất cọng: Mƣời tám (18) Pháp bất cọng này chỉ có 

Phật chứng đặng mà chẳng chung đồng với hàng Nhị thừa và Bồ 

Tát. 

1) Thân không lỗi. 

2) Miệng không lỗi. 

3) Niệm không lỗi. 

4) Không có tâm tuởng khác. 

5) Không có tâm bất định. 

6) Không có tâm không biết. 

7) Sự muốn không giảm. 

8) Tinh tấn không giảm. 

9) Niệm không giảm. 

10) Huệ không giảm. 

11) Giải thoát không giảm. 

12) Giải thoát tri kiến không giảm. 

13) Tất cả thân nghiệp theo trí tuệ mà hành động. 

14) Tất cả khẩu nghiệp theo trí tuệ mà hành động. 

15) Tất cả ý nghiệp theo trí tuệ mà hành động. 

16) Trí tuệ biết đời vị lai không ngại. 

17) Trí tuệ biết đời quá khứ không ngại. 

18) Trí tuệ biết đời hiện tại không ngại. 

23. Năm đƣờng: Trời, ngƣời, ngạ quỉ, súc sanh, địa ngục. 

24.  Ðại  y  vƣơng:  Thầy  thuốc  trị  bịnh  giỏi  hơn  các  Thầy  thuốc 

khác. Ðức Phật hay tùy thuận căn cơ chúng sanh, khéo hóa độ, 

khiến xa lìa tất cả khổ não, nhƣ ông Thầy thuốc hay khéo tịi lành 

các bịnh nhơn nên gọi Phật là “Ðại y vƣơng”. 

23 

25. Thi khí: Tên vị vua cõi trời Ðại Phạm Thiên, ở từng trời thứ ba 

cõi sơ thiên của Sắc giới. 

26. Tứ thiên hạ: Bốn châu thiên hạ. 

1) Ðông thắng thần châu; 

2) Nam thiệm bộ châu; 

3) Tây ngƣu hóa châu; 

4) Bắc cu lô châu. 

27. Thiên, long thẩn v.v...: Tục gọi là Thiên, Long Bát bộ. 

1) Thiên: chƣ Thiên; 

2) Long: là rồng; 

3) Dạ xoa: loài quỉ bay đi rất mau; 

4) Càn thát bà: thần âm nhạc; 

5) A tu la: thần chiến đấu. Tàu dịch là Phi thiên; có phƣớc nhƣ 

Trời mà đức kém hơn Trời; 

6) Ca lâu na: chim đại bàng; 

7) Khẩn na la: thần pháp nhạc;. 

8) Ma hầu la dà: thần mãng xà. 

28.  Tỳ  kheo:  Tiếng  Phạn  “Bhiksu”,  các  thầy  xuất  gia  thọ  giới  cụ 

túc (thọ 250 giới của Phật). Ðàn ông gọi là Tỳ kheo, còn đàn bà 

gọi là Tỳ kheo ni (Thọ 350 giới). 

29. Ƣu bà tắc: Tàu dịch là cận sự nam. Cận sự: nghĩa là thƣờng 

thân cận cúng dƣờng ủng hộ các bực xuất gia tu hành, tức là chỉ 

những ngƣời tại gia cƣ sĩ bên nam giới. 

30. Ƣu bà di: Tàu dịch là cận sự nữ tức là nữ cƣ sĩ. 

24 

31. Tòa sƣ tử: Pháp tòa của Phật; Phật ngồi chỗ nào thuyết pháp, 

thời chỗ ấy gọi là “tòa sƣ tử”; vì Phật tự tại vô úy hàng phục đƣợc 

tất cả các ngoại đạo nên lấy sƣ tử làm ví dụ. 

32. Trƣởng giả tử: con ông Trƣởng giả. Trƣởng giả là ngƣời vừa 

có của cải, vừa có đức hạnh đầy đủ. Kinh Pháp Hoa Huyền Tán 

quyển  10  nói:  “Tâm  tánh  ngay  thẳng,  lời  lẽ  chơn  thật,  hành  vi 

thuần cẩn, tuổi tác già cả, của cải giàu có gọi là Trƣởng giả.” 

33.  Bảy  báu:  Vàng,  Bạc,  Lƣu  ly,  Pha  lê,  Xa  cừ,  Xích  châu,  Mã 

não. 

34. Tam thiên Ðại thiên thế giới: Một thái dƣơng hệ tƣơng đƣơng 

với một tiểu thế giới; một ngàn tiểu thế giớì, là một tiểu thiên thế 

giới; một ngàn tiểu thiên thế giới là một trung thiên thế giới; một 

ngàn  trung  thiên  thế  giới  là  một  đại  thiên  thế  giới.  Vậy  đại  thiên 

thế glới là một thế giới trải qua ba lần nhơn cho số ngàn, nên gọi 

là “Tam thiên Ðại thiên thế giới”. 

35. Dùng tích độ chúng: Tức dùng đạo lý Niết bàn tịch diệt dứt trừ 

tất cả nghiệp chƣớng khổ lụy để độ chúng sanh. 

36. Ðệ nhứt nghĩa: Tƣợng trƣng chơn lý cứu cánh, thật tánh các 

pháp; trên hết tất cả là “đệ nhứt”, có lý do nhƣ thật gọi là “nghĩa”. 

Cảnh giới của bậc tự giác thánh trí chứng đặng. Chẳng phải hạng 

dùng  ngôn  thuyết  vọng  tƣởng  so  lƣờng  biết  đƣợc.  Trong  kinh 

Pháp Hoa nghĩa sớ quyển 4 nói: “Cái  đạo  nhứt thật, lý cùng tột 

không  chi  hơn  là  “đệ  nhứt””.  Có  nguyên  do  nhƣ  thật  gọi  là 

“Nghĩa”. 

37. Phật thọ: Tức là cội bồ đề; chỗ Phật thành đạo ở dƣới cội cây 

này gọi là Phật thọ, Ðạo thọ hay là Bồ đề thọ. 

25 

38. Cam lồ diệt: Cam lồ dụ cho Niết bàn; chứng đặng Niết bàn, 

dứt dòng sanh tử, gọi là “Cam lồ diệt”. 

39. Không tâm ý, không thọ hành: Là không còn tâm niệm vọng 

tƣởng phân biệt và tâm cảm giác xúc thọ, thi vi động tác. 

40.  Ba  lần  chuyển  pháp:  Tức  tam  chuyển  pháp  luân.  Khi  đức 

Phật Thích Ca mới thành đạo, nói pháp tứ đế cho 5 thấy Tỳ Kheo 

ở vƣờn Lộc Uyển, ba phen nói thành mƣời hai hành... Pháp của 

Phật  dạy  hay  dẹp  trừ  phiền  não  của  chúng  sanh,  nhƣ  bánh  xe 

hay  cán  dẹp  cỏ  rác,  cát,  sạn,  nên  gọi  là  Pháp  luân.  Ngƣời  nói 

giáo  pháp  để  chuyển  tâm  ô  nhiểm  của  chúng  sanh  thành  tâm 

thanh tịnh gọi là “Chuyển pháp luân”. Lại có nghĩa là chuyển ba 

món:  hoặc,  nghiệp,  khổ  trở  thành  ba  đức:  Bát  nhã,  Giải  thoát, 

Pháp thân gọi là ba lần chuyển pháp. 

41. Pháp hải: Biển pháp. Phật pháp rộng lớn khó lƣờng ví nhƣ bể 

cả. 

42. Nhơn bảo: Phật là đấng báu quí hơn hết trong cõi trời và cõi 

ngƣời. 

43.  Tam  giới  tôn:  Ðức  Phật  là  đấng  cao  cả  đầy  đủ  phƣớc  đức 

hơn hết trong 3 cõi, tất cả nhơn thiên đều cung kính tôn trọng nên 

gọi là “Tam giới tôn”. 

44. Pháp bát cộng: cũng nhƣ thập bát bất cộng, có giải ở số 22. 

45. Ðạo sƣ: Bậc dắt dẫn chúng sanh đi vào chánh đạo; tên chung 

của Phật và Bồ Tát. 

26 

46.  Kiết  phƣợc:  Các  phiền  não  ràng  buộc  thân  tâm  làm  cho 

không  đƣợc  tự  tại  giải  thoát,  nên  phiền  não  cũng  gọi  là  “kiết 

phƣợc”. 

47. Không tịch: Không các tƣớng là “Không”. Không khởi diệt là 

“tịch”. Rổng rang xa lìa tất cả tƣớng, không tâm niệm khởi diệt gọi 

là hạnh “không tịch”. 

48. Pháp tƣớng: Tƣớng trạng sai khác của các pháp trong vũ trụ. 

Sách Ðại Thừa nghĩa chƣơng quyển 2 nói: “Tất cả pháp hữu vi, 

vô vi trong thế gian đều gọi là pháp tƣớng”. 

49.  Trực  tâm:  Tâm  chơn  thật,  không  dua  dối  tà  vạy;  tâm  chánh 

niệm chơn nhƣ. 

50. Thâm tâm: Tâm mong cầu Phật quả cao thâm; tâm ƣa muốn 

nhóm góp gieo trồng tất cả công đức cao dày, bền chắc, không 

thể dứt mất. 

51. Bồ đề tâm: Tâm cầu đạo lý chơn chánh, tâm mong đạo quả 

chánh giác. 

52. Mƣời điều lành: Thuận lý khởi tâm đối với cảnh không phạm 

10 điều dữ:   

1) Sát sanh; 

2) Trộm cắp; 

3) Tà dâm; 

4) Nói dối; 

5) Nói lời thêu dệt; 

6) Nói hai lƣỡi; 

7) Nói lờỉ độc ác; 

8) Tham; 

27 

9) Sân; 

10) Si   

Nên  thật  hành  những  điều:  phóng  sanh,  Bố  thí,  phạm  hạnh,  nói 

chắc thật, nói lời chơn chánh, nói lời hòa hiệp, nói lời dịu dàng, 

chẳng ghét, chẳng giận, chẳng tà kiến. 

53. Ba mƣơi hai tƣớng tốt:   

1) Trên đỉnh đầu thịt nổi cao lên; 

2) Lông trắng chặn giữa hai chơn mày (bạch hào); 

3) Tròng mắt đen trắng phân minh; 

4) Lông nheo dài đẹp nhƣ của Long vƣong; 

5) Gƣơng mặt tròn trịa nhƣ mặt trăng rằm; 

6) Răng đủ 40 cái; 

7) Răng nhỏ đều khít khao; 

8) Răng trắng trong tinh sạch; 

9) Luỡi rộng dài khi le ra đến chơn tóc; 

10) Tiếng nói thanh tao nghe rất xa; 

11) Trong cổ hầu thƣờng có chất nƣớc cam lồ rịn ra; 

12) Thân mình nở nang tròn suông; 

13) Nam căn ẩn kín; 

14) Hai bên hông đầy đặn; 

15) Hal tay dài quá gối; 

16) Cánh tay và bàn tay da thịt mềm dịu nhƣ bông; 

17) Ngón tay dài và vót; 

18) Vế nhƣ vế của Lộc vƣơng; 

19) Lƣng hai bàn chân no tròn; 

20) Lòng bàn chân bằng phẳng; 

21) Gót chân tròn trịa; 

22) Lòng bàn chân có chỉ xoáy tròn rõ ràng nhƣ bánh xe nghìn 

28 

cọng; 23) Kẻ ngón tay và ngón chân có da mỏng mịn nhƣ 

giăng lƣới; 

24) Bảy chỗ trong thân đều đầy đặn: (hai lòng bàn tay, hai lƣng 

bàn chân, hai vai và yết hầu); 

25) Tất cả lỗ chơn lông đều có lông đẹp; 

26) Lông và tóc đều xoáỵ tròn về phía hữu; 

27) Da mịn màng trơn láng; 

28) Màu da nhƣ màu vàng ròng tử kim; 

29) Thân hình cao lớn hơn mọi ngƣời; 

30) Hình tƣớng đoan nghiêm; 

31) Thân hinh ngay thẳng vững vàng; 

32) Thƣờng có ánh sáng sắc vàng ròng chiếu ra một tầm. 

54. Tứ vô lƣơng tâm: Cũng gọi là tứ đẳng tâm. 

1) Từ: lòng ban vui cho chúng sanh; 

2) Bi: lòng cứu khổ chúng sanh; 

3) Hỷ: lòng vui mừng khi thấy ngƣời khỏi khổ đƣợc vui; 

4) Xả: lòng không chấp trƣớc chỗ thật hành của ba tâm trên. 

Từ nơi cảnh sở duyên (chúng sanh) nói là vô lƣợng; từ nơi tâm 

năng duyên (Bồ Tát) mà khởi bình đẳng nên gọl là đẳng. 

55. Tứ nhiếp pháp:   

1) Bố thí nhiếp: Bồ Tát dùng tài pháp bố thí nhiếp dẫn chúng 

sanh trụ nơi chơn lý; 

2) Ái ngữ nhiếp: Bồ tát hay tùy thuận căn tánh của chúng sanh 

và dùng lời nói hay ho ủy dụ họ trụ nơi chơn lý; 

29 

3) Lợi hành nhiếp: Bồ Tát khởi hạnh từ thiện nơl thân, khẩu, ý 

làm  lợi  ích  cho  tất  cả  chúng  sanh,  nhơn  đó  họ  đƣợc  trụ  nơi 

chơn lý. 

4) Ðồng sự nhiếp: Bồ Tát dùng pháp nhãn thấy rõ căn tánh của 

chúng  sanh,  tùy  theo  chỗ  ƣa  muốn  của  họ  mà  phân  hình  thị 

hiện, khiến họ đƣợc thắm nhuần lợi ích, nhơn đó họ đƣợc an 

trụ nơi chơn lý. 

56. 37 phẩm trợ đạo: 4 pháp niệm xứ; 4 pháp chánh cần; 4 pháp 

nhƣ  ý  túc;  5  căn;  5  lục;  7  pháp  giác  chi;  8  pháp  đạo  phần.  37 

pháp này giúp cho ngƣời tu hành thành tựu đƣợc đạo quả, nên 

gọi là trợ đạo, có giải rõ ở sau. 

57.  Hồi  hƣớng  tâm:  Hồi:  Hồi  chuyển;  Hƣớng:  thu  hƣớng.  Hồi 

hƣớng là khởi lòng đại bi cứu độ chúng sanh, xoay chuyển công 

đức, căn lành hƣớng về ba chỗ: 1) Chỗ sở chúng chơn nhƣ thật 

tế;  2) Chỗ  sở cấu  vô  thƣợng  Bồ  đề;  3) Chỗ  sở độ  tất  cả  chúng 

sanh. 

58. Ba đƣờng ác: 1) Ðịa ngục, 2) Ngạ quỉ, 3) Súc sanh. 

59. Tám nạn:   

1) Ðịa ngục; 

2) Ngạ quỉ; 

3) Súc sanh; 

4) Trƣờng thọ thiên; 

5) Bắc cu lô châu; 

6) Ðui, điếc, ngọng, liệu; 

7) Thế trí biện thông, 

8) Sanh trƣớc Phật hay sau Phật. 

30 

Sở dĩ gọi là tám nạn là vì ở tám chỗ này dù cảm thọ quả khổ 

vui  có  khác,  nhƣng  đều  không  đƣợc  thấy  Phật,  không  đƣợc 

nghe chánh pháp. 

60. Phạm hạnh: Giới hạnh thanh tịnh, hạnh đoạn dâm dục. 

61.  Cung  trời  Tự  tại:  Cung  điện  của  trời  Tự Tại  Thiên  Vƣơng  ở 

trên chót từng tứ thiền cõi sắc giới. 

62. Thần túc: Pháp thần thông biến hóa tự tại vô ngại của Phật tu 

chứng. 

63. Hữu vi: các pháp có tạo tác, sanh diệt, tức là chỉ tất cả hiện 

tƣợng biến thiên trong vũ trụ. 

64. Trần cấu: Nghĩa là bụi nhớp, tức là những sự mê lầm làm cho 

tâm phải mờ tối. Xa lìa trần cấu tức dứt hết 88 phẩm kiến hoặc 

trong ba cõi. 

65.  Pháp  nhãn  thanh  tịnb:  Thấy  rõ  đƣợc  lý  chơn  thật  của  các 

pháp;  tiểu  thừa  chứng  đƣọc  sơ  quả,  do  đã  xa  lìa  trần  cấu  kiến 

hoặc, thấy rõ thật lý pháp tứ đế. Ðại thừa chứng đƣợc Vô sanh 

pháp nhẫn vào bậc Sơ địa. 

66. Kiết lậu: Các phiền não kết dệt trong tự tâm,  nên phiền năo 

cũng gọi là “kiết lậƣ”. Kiết lậu đã hết, vì dứt trừ lòng ái nhiễm mê 

đắm  không  còn  chấp  thọ  các  pháp  nên  tâm  ý  đƣợc  giải  thoát, 

chứng đến bực vô học (A la hán). 

31 

II. PHẨM PHƯƠNG TIỆN (1)  

Thuở ấy, trong thành lớn Tỳ Da Ly có ông Trƣởng giả tên là DUY 

MA CẬT, đã từng cúng dƣờng vô lƣợng các Đức Phật, sâu trồng 

cội  lành,  đặng  vô  sanh  pháp  nhẫn,  biện  tài  vô  ngại,  du  hí  thần 

thông (2) chứng các môn tổng trì (3), đặng sức vô úy, hàng phục 

ma oán, thấu rõ Pháp môn (4) thâm diệu, khéo nơi trí độ, thông 

đạt  các  Pháp  phƣong  tiện,  thành  tựu  đại  nguyện,  biết  rõ  tâm 

chúng sanh đến đâu, hay phân biệt rành rẽ các căn lợi độn, ở lâu 

trong  Phật  đạo,  lòng  đã  thuần  thục,  quyết  định  nơi  Ðại  thừa. 

Những  hành  vi  đều  khéo  suy  lƣờng,  giữ  gìn  đúng  oai  nghi  của 

Phật, lòng rộng nhƣ bể cả, chƣ Phật đều khen ngợi, hàng Đệ tử, 

Đế  Thích,  Phạm  Vƣơng,   vua  ở  thế  gian  v.v...  thảy  đều  kính 

trọng. 

Vì  muốn  độ  ngƣời,  nên  ông  dùng  phƣơng  tiện  khéo  thị  hiện  là 

thân Trƣởng giả ở thành Tỳ  Da Ly, có của cải nhiều vô luợng để 

nhiếp độ các hạng dân nghèo; giữ giới thanh tịnh để nhiếp độ các 

kẻ  phá  giới;  dùng  hạnh  điều  hòa  nhẫn  nhục  để  nhiếp  độ  các 

ngƣời giận dữ; dùng đại tinh tiến để nhiếp độ các kẻ biếng nhác; 

dùng nhất tâm thiền tịch để nhiếp độ kẻ tâm ý tán loạn; dùng trí 

tuệ quyết định để nhiếp độ những kẻ vô trí; tuy làm ngƣời bạch y 

(5) cƣ sĩ mà giữ gìn giới hạnh thanh tịnh của sa môn; tuy ở tại gia 

mà  không  đắm  nhiểm  ba  cõi  (6),  thị  hiện  có  vợ  con,  nhƣng 

thƣờng tu phạm hạnh; hiện có quyến thuộc, nhƣng ƣa sự xa lìa; 

dù  mặc  đồ  quí  báu,  mà  dùng  tƣớng  tốt  để  nghiêm  thân;  dù  có 

uống ăn mà dùng thiền duyệt (7) làm mùi vị. Nếu khi đến chỗ cờ 

bạc, hát xƣớng thì ông lợi dụng cơ hội để độ ngƣời; dù thọ các 

Pháp ngoại đạo nhƣng chẳng tổn hại lòng chánh tín; tuy hiểu rõ 

sách  

32 

thế tục mà thƣờng ƣa Phật Pháp; cung kính tất cả mọi ngƣời làm 

trên hết trong sự cúng duờng; nắm giữ chánh Pháp để nhiếp độ 

kẻ  lớn ngƣời  nhỏ;  tất  cả  những  việc  trị  sanh  (buôn bán  làm  ăn) 

hùn  hiệp,  dù  đƣợc  lời  lãi  của  đời,  nhƣng  chẳng  lấy  đó  làm  vui 

mừng. Dạo chơi nơi ngã tƣ đƣờng cái để lợi ích chung sanh; vào 

việc trị chánh để cứu giúp tất cả; đến chỗ giảng luận dẫn dạy cho 

Pháp  Ðại  thừa;  vào  nơi  học  đƣờng  dạy  dỗ  cho  kẻ  đồng  mông; 

vào chỗ dâm dục để chỉ bày sự hại của dâm dục; vào quán rƣợu 

mà  hay  lập  chí.  Nếu  ở  trong  hàng  Trƣởng  giả,  là  bực  tôn  quý 

trong  hàng  Trƣởng  giả,  giảng  nói  các  Pháp  thù  thắng;  nếu  ở 

trong  hàng  cƣ  sĩ,  là  bực  tôn  quí  trong  hàng  cƣ  sĩ,  dứt  trừ  lòng 

tham đắm cho họ; nếu ở trong dòng Sát đế lợi (8), là bậc tôn quý 

trong  dòng  Sát  đế  lợi,  dạy  bảo  cho  sự  nhẫn  nhục;  nếu  ở  trong 

dòng Bà la môn (9), là bực tôn  quí trong dòng  Bà la môn, khéo 

trừ lòng ngã mạn của họ; nếu ở nơi Ðại thần, là bực tôn quí trong 

hàng  Ðại  thần,  dùng  chánh  pháp  để  dạy  dỗ;  nếu  ở  trong  hàng 

Vƣơng tử, là bực tôn quí trong hàng Vƣơng tử, chỉ dạy cho lòng 

trung hiếu; nếu ở nơi nội quan (10), là bậc tôn quý trong hàng nội 

quan, khéo dạy dỗ các hàng cung nữ; nếu ở nơi thứ dân, là bực 

tôn quí trong hàng thứ dân, chỉ bảo làm việc phƣớc đức; nếu ở 

nơi  trời  Phạm  thiên  (11),  là  bực  tôn  quí  trong  Phạm  thiên,  dạy 

bảo cho trí tuệ thù thắng; nếu ở nơi trời Đế Thích (12), là bực tôn 

quí  trong  Ðế  thích,  chỉ  bày  cho  Pháp  vô  thƣờng;  nếu  ở  nơi  trời 

Tứ thiên vƣơng hộ thế (13), là bực tôn quí trong Tứ thiên vƣơng 

hộ thế, hằng ủng hộ chúng sanh. Trƣởng giả  Duy Ma Cật dùng 

cả thảy vô lƣợng phƣơng tiện nhƣ thế làm cho chúng sanh đều 

đƣợc lợi ích. 

Ông dùng phƣơng tiện hiện thân có bịnh. Do ông có bịnh nên các 

vi Quốc Vƣơng, Ðại thần, Cƣ sĩ, Bà la môn cả thảy cùng các vị 

33 

Vƣơng tử với bao nhiêu quan thuộc vô số nghìn ngƣời đều đến 

thăm  bịnh.  Vì  những  ngƣời  đến  thăm  bịnh,  ông  nhơn  dịp  thân 

bịnh mới rộng nói Pháp:  “Nầy các Nhân giả! Cái huyễn thân này 

thật là vô thƣờng, nó không có sức, không mạnh không bền chắc, 

là vật mau hƣ hoại, thật không thể tin cậy. Nó là cái ổ chứa nhóm 

những thứ khổ não bịnh hoạn. Các Nhân giả! Ngƣời có trí sáng 

suốt  không  bao  giờ  nƣơng  cậy  nó.  Nếu  xét  cho  kỹ,  thì  cái  thân 

này  nhƣ  đống  bọt  không  thể  cấm  nắm,  thân  này  nhƣ  bóng  nổi 

không  thể  còn  lâu;  thân  này  nhƣ  ánh  náng  dợn  giữa  đồng,  do 

lòng khát ái sanh, thân này nhƣ cây chuối không bền chắc; thân 

này  nhƣ  đồ  huyễn  thuật,  do  nơi  điên  đảo  mà  ra;  thân  này  nhƣ 

cảnh chiêm bao, do hƣ vọng  mà thấy có; thân này nhƣ bóng của 

hình,  do  nghiệp  duyên  hiện;  thân  này  nhƣ  vang  của  tiếng,  do 

nhân duyên thành; thân này nhƣ mây nổi, trong giây phút tiêu tan; 

thân  này  nhƣ  điện  chớp  sanh  diệt  rất  mau  lẹ,  niệm  niệm  không 

dừng; thân này không chủ, nhƣ là đất; thân này không có ta, nhƣ 

là lửa; thân này không trƣờng thọ, nhƣ là gió; thân này không có 

nhân,  nhƣ  là  nƣớc;  thân  này  không  thật,  bởi  tứ  đại  giả  hợp mà 

thành; thân này vốn không, nếu lìa ngã và ngã sở; thân này là vô 

tri, nhƣ cây cỏ, ngói, đá; thân này không có làm ra (vô tác) (14), 

do gió nghiệp chuyển lay; thân này là bất tịnh, chứa đầy những 

thứ dơ bẩn; thân này là giả dối, dầu có tắm rửa ăn mặc tử tế rốt 

cuộc nó cũng tan rã; thân này là tai họa, vì đủ các thứ bịnh hoạn 

khổ não; thân này nhƣ giếng khô trên gò, vì nó bị sự già yếu ép 

ngặt;  thân  này  không  chắc  chắn,  vì  thế  nào  nó  cũng  phải  chết; 

thân này nhƣ rắn độc, nhƣ kẻ cƣớp giặc, nhƣ chốn không tụ (15) 

vì do ấm (16), giới (17), nhập (18) hợp thành. 

Các  Nhân  giả!  Hãy  nên  nhàm  chán  cái  thân  này,  chớ  tham  tiếc 

nó. Phải nên ƣa muốn thân Phật. Vì sao? - Vì thân Phật là Pháp 

34 

thân (19), do vô lƣợng công đức trí tuệ sanh; do giới, định, tuệ, 

giải thoát, giải thoát tri kiến (20) sanh; do từ bi hỉ xả (21) sanh; do 

Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Nhu hòa, Cần hành, Tinh tấn, Thiền 

định,  Giải  thoát  tam  muội  (22),  Ða  văn,  Trí  tuệ  các  Pháp  Ba  la 

mật  (23)  sanh;  do  Phƣơng  tiện  sanh;  do  Lục  thông  (24),  Tam 

minh (25) sanh; do 37 phẩm trợ đạo (26) sanh, do Chỉ quán (27) 

sanh; do Thập lực, Tứ vô sở úy, Thập bát bất cộng (28) sanh; do 

đoạn tất cả pháp bất thiện, tu các pháp thiện sanh; do chơn thật 

sanh; do không buông lung  sanh; vô lƣợng pháp thanh tịnh nhƣ 

thế sanh ra thân Nhƣ Lai. 

Này các Nhân giả! Muốn đƣợc thân Phật, đoạn tất cả bịnh chúng 

sanh thì phải phát tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác (29). 

Nhƣ vậy, Trƣởng giả Duy Ma Cật vì những ngƣời đến thăm bịnh, 

mà  nói  Pháp  làm  cho  vô  số  nghìn  ngƣời  đều  phát  tâm  Vô 

Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 



35 

Chú thích của phẩm II  

1.  Phƣơng  tiện:  Phƣơng  là  phƣong  pháp,  tiện  là  tiện  dụng; 

phƣơng  pháp  đem  ra  dùng  thích  hợp  căn  cơ  của  mỗi  chúng 

sanh, mỗi thời đại,. mỗi quốc độ nên gọi là phƣơng tiện. 

2. Du hí thần thông: Phật và Bồ Tát có thần thông tự tại vô ngại, 

vận dụng hóa độ chúng sanh, làm sự vui chơi của mình, nên gọi 

là du hý. Lại có nghĩa: Bồ Tát đã lịch thiệp các pháp thần thông, 

do từ chứng ngộ chơn tánh mà hiển phát, vận dụng xuất nhập dễ 

dàng  nhƣ  chơi,  không  điều  chi  ngăn  ngại,  chẳng  phải  nhƣ  thần 

thông của nhà ngoại đạo, nhị thừa do tu luyện mà có, còn bị ngại, 

nên gọi là du hí thần thông. 

3. Tổng trì: Tiếng Phạn gọi là Ðà la ni, Tàu dịch là Tổng trì, tức là 

chỉ  cho  công  năng  giữ  gìn  các  pháp  lành  khiến  cho  không  mất, 

các pháp dữ không sanh, chia làm bốn món:   

1) Pháp Ðà la ni: với các Pháp Phật dạy nghe giữ gìn không 

quên. 

2) Nghĩa Ðà la ni: với nghĩa các pháp giữ gìn không quên. 

3) Chú Ðà la ni: do sức thiền định phát ra lời bí mật có thần 

hiệu không lƣờng. 

4) Nhẫn Ðà la ni: an trú nơi thật tƣớng của các pháp. 

Trong luận Phật Ðịa, quyển thứ 5 có nói: Ðà La ni là sức tăng 

thƣợng của niệm tuệ hay giữ gìn vô lƣọng Phật pháp. 

4. Pháp môn: Giáo pháp của Phật nói ra là phép tắc khuôn mẫu 

cho thế gian. Các bậc Hiền, Thánh nƣơng vào đó mà đƣợc nhập 

đạo, gọi là Pháp môn. Kinh Pháp Hoa, phẩm Phƣơng Tiện nói “ 

dùng chữ pháp môn tỏ bày Phật đạo”. 

36 

5. Bạch  y: Danh từ xƣng gọi ngƣời thế tục, vì ngƣời thế tục ƣa 

thích mặc y phục trắng nên gọi là “bạch y”. 

6. Ba cõi: Dục giới, Sắc giới, Vô Sắc giới. 

7. Thiền duyệt: Sự vui thích trong cảnh thiền định. Khi nhập vào 

cảnh  thiền  định  đƣợc  nhàn  tịnh,  thƣ  thới  làm  cho  vui  thích  tâm 

thần. 

8. Sát Ðế Lợi: (Ksatriya) tàu dịch là Ðiền chủ, giòng vua ở xứ Ấn 

Ðộ. Một họ trong bốn họ: 1) Sát đế lợi,  2) Bà la môn,  3)Tỳ  xá, 

4)Thủ đà. 

9. Bà la môn: (Brahmana) Tàu dịch là Tịnh hạnh, một giòng họ tu 

hạnh trong sạch, thờ trời Ðại phạm thiên, ở xứ Ấn Độ. 

10. Nội quan: Quan Bộ lại trong cung cấm nhà vua. 

11.  Phạm  thiên:  hoặc  Ðại  phạm  thiên  vƣơng  là  vua  cõi  trời  sơ 

thiền nơi Sắc giới. Cõi sơ thiền có 3 từng trời: 1) phạm chúng, 2) 

Phạm phụ, 3) Ðại phạm, đã xa lìa sự dục nhiễm ở cõi Dục giới, 

thân tâm yên tịnh trong sạch nên gọi là Phạm thiên. 

12. Ðế Thích: Là vị trời chủ tể cõi Ðạo Lợi Thiên trên chót núi Tu 

Di. Từng trời này có 33 cõi mà vị Ðế Thích ở cõi chính giữa thống 

lãnh 32 cõi kia. 

13. Tứ Thiên Vƣơng hộ thế: Bốn vị ở bốn phía ngang lƣng chừng 

núi Tu Di, làm vị ngoại tƣớng giúp đỡ trời Ðế Thích coi sóc dân 

gian, mỗi vị ủng hộ mỗi châu thiên hạ nên gọi là Tứ Thiên Vƣong 

hộ thế:  

1)  Trì quốc thiên vƣơng ở phƣơng đông; 

2) Tăng trƣởng thiên vƣơng ở phƣơng nam; 

37 

3) Quảng mục thiên vƣơng ở phƣơng tây; 

4) Ða văn thiên vƣơng ở phƣơng bắc. 

14.  Vô  tác:  Không  có  thi  vi  tạo  tác,  là  ý  nói  cái  thân  do  nhân 

duyên  hiệp  thành,  không  có  chủ  tể  nên  nó  không  tự  động  tác 

chuyển vận đƣợc. 

15. Nhƣ chốn không tụ: Nhƣ chỗ tụ lạc (xóm làng) trống không, 

vắng vẻ có bọn giặc cƣớp nƣong ở, hoặc chỗ đồng trống có ác 

quỉ  nhóm  họp,  là  chỗ  đáng  ghê  sợ,  đáng  nhàm  chán  không  thể 

nƣơng  ở  đƣợc.  Thân  con  ngƣời  cũng  nhƣ  thế,  do  tứ  đại  họp 

thành là đống không trơn, lại là ổ chứa nhóm tội lỗi, chiu mọi sự 

thống khổ bịnh hoạn già chết ép ngặt, nên đáng nhàm chán xa lìa 

cũng nhƣ chốn không tụ kia. 

16. Ấm: Năm ấm: sắc, thọ, tƣởng, hành, thức. 

17.  Giới:  18  giới:  6  căn:  nhãn,  nhĩ,  tỹ,  thiệt,  thân,  ý;  6  trần:  sắc, 

thinh, huơng vị, xúc, pháp; 6 thức: nhãn thức, nhĩ thức, tỹ thức, 

thiệt thức, thân thức,  ý thức. 

18.  Nhập:  12  nhập:  sáu  trần:  sắc,  thinh,  hƣơng,  vị,  xúc,  pháp 

xung nhập với 6 căn: nhãn, nhĩ, tỹ, thiệt, thân, ý. 

19. Pháp thân: Là pháp giới tánh hay là chơn nhƣ. Thân có nghĩa 

là nhóm họp, nên Pháp thân là chỗ sở y chứa nhóm tất cả công 

đức Pháp tánh. Lại đức Phật  lấy pháp tánh chơn nhƣ làm thân, 

nên gọi là pháp thân. 

20. Giới, Ðịnh, Tuệ, Giải thoát, Giải thoát tri kiến: Năm món này 

gọi là ngũ phần Pháp thân:   

38 

1) Thân, khẩu, ý xa lìa tất cả tội lỗi gọi là giới. 

2) Chơn tâm đứng lặng lìa tất cả vọng niệm gọi là Ðịnh. 

3) Chơn trí sáng suốt chiếu tỏ các pháp gọi là Tuệ. 

4) Thân tâm giải thoát không bị triền phƣợc gọi là giải thoát. 

5) Biết mình thật giải thoát gọi là giải thoát tri kiến. 

Ngƣời  tu  hành  nhờ  giới,  định,  tuệ  làm  nhơn  mà  chứng  đƣợc 

thể giải thoát, giải thoát tri kiến của Pháp thân là quả, nên gọi 

là ngũ phần pháp thân. 

21. Từ, bi, hỉ, xả: Xem số 5 về phần chú thích ở phẩm trƣớc. 

22.  Tam  muội:  Tàu  dịch  là  Ðịnh  Tâm,  định  trụ  một  cảnh,  xa  lìa 

những sự loạn động. 

23. Ba la mật (Paramita): Tàu dịch có ba nghĩa 1) Cứu cánh, 2) 

Ðáo bỉ ngạn, 3) Ðộ vô cực. Danh từ Ba la mật này là do đại hạnh 

của các vị Bồ Tát mà đặt tên. Chính mình thật thành đại hạnh và 

giáo  hóa  cho  ngƣời  đến  chỗ  rốt  ráo  nên  gọi  “sự  cứu  cánh”. 

Nƣơng theo dại hạnh của Bồ Tát đƣợc từ bờ sanh tử bên này tới 

bờ  Niết  bàn  bên  kia,  nên  gọi  “đáo  bỉ  ngạn”.  Nhờ  đại  hạnh  mà 

đƣợc  các  pháp  rộng  rãi  sâu  xa  không  bờ  bến,  nên  gọi  “Ðộ  vô 

cực”. 

24. Lục thông: Sáu món thần thông:   

1) Thiên nhãn thông: con mắt thấy xa đến cả đại thiên thế giới, 

những vật nhỏ nhít nhƣ vi trùng, những vật có chất ngại, cản 

trở đều thấy đƣợc hết, thấy rõ các chúng sanh trong nhiều kiếp 

lâu xa, chết ở cõi nào, sanh về cõi nào đều thấy rõ rệt. 

39 

2)  Thiên  nhĩ  thông:  lỗ  tai  nghe  xa  đến  cả  thế  giới,  nhẫn  đến 

tiếng rung động hết sức nhỏ, những tiếng nói của các loại đều 

nghe đƣợc hết. 

3) Tha tâm thông: hiểu biết đƣợc tâm nỉệm tƣ tƣởng của tất cả 

chúng sanh. 

4) Túc mạng thông: biết rõ những kiếp trƣớc của mình và của 

chúng sanh không điều gì ngăn ngại. 

5) Thần túc thông: đƣợc các pháp thần thông biến hóa tự tại. 

6) Lậu tận thông: trừ sạch hết thảy phiền não. 

25. Tam minh:   

1) Túc mạng minh: biết đƣợc những việc sống chết đời trƣớc 

của mình và của tất cả chúng sanh. 

2) Thiên nhãn minh: biết đƣợc những việc sống chết đời sau 

của mình và của tất cả chúng sanh. 

3) Lậu tận minh: biết đƣợc những sự khổ hiện tại, dùng trí tuệ 

trừ sạch hết các phiền não. 

26.  Ba  mƣơl  bảy  phẩm  trợ  đạo:  4  pháp  niệm  xứ;  4  pháp  chánh 

cần; 4 pháp nhƣ ý túc; 5 căn; 5) lực; 7 pháp giác chi; 8 pháp đạo 

phần. 37 pháp này giúp cho ngƣời tu hành thành tựu đƣọc đạo 

quả nên gọi là trợ dạo. 

4 pháp niệm xứ: niệm ]à tâm năng quán (tâm hay quán sát), xứ 

là cảnh sở quán (cảnh bị quán sát). Vì chúng sanh vọng chấp 

thân ngũ ấm này, nên Phật nói 4 phép quán để đối trị:  

1) Quán thân bất tịnh: Quán sát thân này là vật nhơ bẫn. 

2) Quán thọ là khổ: Quán sát sự thọ lãnh của thân tâm là 

40 

khổ. 

3) Quán tâm vô thuờng: Quán sát tâm thức luôn luôn sanh 

diệt không thƣờng trụ. 

4) Quán sát vô ngã: Quán sát các pháp không có chủ tể. 

4 pháp chánh cần:   

1) Ðoạn những ác pháp đã sanh; 

2) Ðoạn những ác pháp chƣa sanh; 

3) Làm cho các pháp lành tăng trƣởng; 

4) Làm cho các pháp lành chƣa sanh đƣợc sanh. 

4 pháp nhƣ ý túc:   

1) Dục nhƣ ý túc: có tâm ham muốn tu tập các pháp lành thì 

đƣợc nhƣ ý. 

2) Niệm nhƣ ý túc: quán sát cảnh gì mà nhứt tâm chuyên 

chú vào đó thì  đƣợc nhƣ ý. 

3) Tinh tấn nhƣ y túc: do tinh tấn mà tu tập các pháp lành 

đƣợc nhƣ ý. 

4) Tƣ duy nhƣ ý túc: do suy nghĩ mà tu tập đƣợc kết quả. 

5 căn:   

1) Tín căn: tin theo chánh đạo và trợ đạo. 

2) Tinh tấn căn: là sự dõng mãnh tu theo thiện pháp; 

3) Niệm căn: ghi nhớ các pháp chánh đạo và trợ đạo; 

4) Ðịnh căn: nhiếp tâm theo chánh đạo; 

5) Huệ căn: nhờ có dịnh mà chân tánh tự sáng suốt không 

phải ở ngoài vào. 

5 lực: cũng nhƣ ngũ căn nhƣng vì thật hành theo ngũ căn thì 

căn  lành  có  sanh,  song  gốc  ác  chƣa  phá  hết  nên  phải  gia 

41 

công tu tập thêm khiến cho thiện căn tăng trƣởng. Khi thiện 

căn thành thục, các ác pháp khỏng còn, nên gọi là ngũ lực. 

7  pháp  giác  chi:  Giác  là  tỏ,  nghĩa  là  tỏ  biết  pháp  tu  chơn  hay 

ngụy. Chi là ngành, nghĩa là 7 pháp này có chi phái khác nhau 

không xen lẫn nhau nên  gọi là 7 pháp giác chi hay là 7 pháp 

giác phần:  

1) Trạch pháp giác chi: dùng trí tuệ quan sát các pháp, giản 

trạch rõ ràng chơn ngụy. 

2) Tinh tấn giác chi: dõng mãnh chuyên tâm tu tập các pháp 

chơn chánh. (Không làm theo những khổ hạnh sai lầm của 

ngoại đạo) luôn luôn không gián đoạn. 

3) Hỉ giác chi: Khởi tâm vui mừng khi ngộ đƣợc chơn pháp. 

Mừng  này  chẳng  phải  nhƣ  những  lối  mừng  theo  các  việc 

thƣờng tình điên đảo hƣ vọng, mà là mừng đƣợc an trụ nơi 

pháp chơn chánh. 

4) Trừ  giác  chi: đoạn  trừ phiền  não  thô  trọng làm  cho  thân 

tâm nhẹ nhàng thƣ thới, xa lìa các pháp hƣ giả, tăng trƣởng 

công đức chơn thiện. 

5) Xả giác chi: lìa bỏ tất cả pháp chơn, vọng, lòng rổng rang 

bình đẳng không tƣởng dến. 

6)  Ðịnh  giác  chi:  nhứt  tâm  an  trụ  một  cảnh,  xa  lìa  vọng 

tƣởng tán loạn. 

7) Niệm giác chi: thƣờng ghi nhớ pháp tu rõ ràng khiến cho 

định, tuệ bình đẳng. 

42 

Lúc tâm hôn trầm nhớ ngay đến ba chi giác: trạch pháp, tinh 

tấn,  hỉ  giác  mà  quán  sát  các  pháp  cho  khỏi  hôn  trầm.  Lúc 

tâm loạn vu vơ, nghĩ ngay đến ba chi: “Trừ giác” để trừ sạch 

các lỗi về thân miệng; “Xả giác” để xả tiêu cái trí quán sát; 

“Ðịnh  giác”  để  vào  nơi  chánh  định  thu  nhiếp  cái  tâm  tán 

loạn, cho khòi xao động vu vơ. 

8 pháp đạo phần:  

1) Chánh kiến: sự hiểu biết chơn chánh. 

2) Chánh tu duy: sự suy nghĩ chơn chánh. 

3) Chánh ngữ: nói những lời chơn chánh không hƣ vọng. 

4) Chánh nghiệp: hành động chơn chánh. 

5) Chánh mạng: lấy sự khất thực để nuôi sống thân mạng. 

6) Chánh tinh tấn: tu theo giới, định. tuệ một lòng tinh 

chuyên không gián đoạn. 

7) Chánh niệm: ghi nhớ nhữmg pháp chơn chánh. 

8) Chánh định: thu nhiếp thân tâm thƣờng đƣợc tịch tịnh. 

27. Chỉ quán: Tiếng Phạn là Xa ma tha Tỳ bác xá na, Tàu dịch là 

chỉ quán hay là định tuệ, tịch chiếu, minh tịnh. Chỉ: là ngăn dửt tƣ 

tuởng vọng niệm, đoạn trừ giác quán sai lầm, đối với đế lý không 

lay động. Quán: là trí quán sát phân biệt, hiểu rõ danh tƣớng các 

pháp nhơn duyên sanh diệt, khế hội vào lý chơn nhƣ. 

28.  Thập  lực,  tứ  vô  sở  úy,  thập  bát  bất  cộng:  đã  giải  nơi  phẩm 

trƣớc. 

29.  Vô  thƣợng  chánh  đẳng  chánh  giác:  chỗ  giác  ngộ  của  Phật 

không  còn  ai  hơn  nữa  gọi  là  Vô  thƣợng,   xa  lìa  tà  vọng  gọi  là 

Chánh,  ngộ  đƣợc  chơn lý  nên  gọi  là  Giác.  Phát tâm  Vô  thƣợng 

43 

chánh đẳng chánh giác là phát tâm mong cầu trí giác vô thƣợng, 

quả Phật cứu cánh. 

44 

III. PHẨM ĐỆ TỬ (1) 

XÁ LỢI PHẤT (2)  

Lúc bấy giờ, Trƣởng giả Duy Ma Cật nghĩ thầm rằng:  

–  Nay  ta  bịnh  nằm  ở  giuờng,  Thế  Tôn  là  đấng  Đại  từ,  lẽ  đâu 

không đoái lòng thƣơng xót! 

Phật đã biết ý ông, liền bảo Xá Lợi Phất rằng:   

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Xá Lợi Phất bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao?   -  Nhớ  lại  trƣớc  kia,  con  từng  ở  trong  rừng  ngồi  yên  lặng 

(tọa  thiền)  dƣới  gốc  cây,  khi  ấy  ông  Duy  Ma  Cật  đến  bảo  con 

rằng: “Thƣa Ngài Xá Lợi Phất? Bất tất ngồi sững đó mới là ngồi 

yên lặng. Vả chăng ngồi yên lặng là ở trong ba cõi mà không hiện 

thân ý, mới là ngồi yên lặng; không khởi diệt tận định(3) mà hiện 

các oai nghi, mới là ngồi yên lặng; không rời đạo pháp mà hiện 

các  việc  phàm  phu,  mới  là  ngồi  yên  lặng;  tâm  không  trụ  trong 

cũng không ở ngoài mới là ngồi yên lặng; đối với các kiến chấp 

không  động  mà  tu  ba  mƣơi  bảy  phẩm  trợ  đạo  mới  là  ngồi  yên 

lặng; không  đoạn phiền não mà vào Niết bàn(4) mới là ngồi yên 

lặng.  Nếu  ngồi  đƣợc  nhƣ  thế  là  chỗ  Phật  ấn  khả  (chứng  nhận) 

vậy”. 

Bạch  Thế  Tôn,  lúc  ấy  con  nghe  nói  những  lời  đó  rồi,  im  lặng 

không trả lời đặng, nên con không dám đến thăm bịnh ông. 

45 

MỤC KIỀN LIÊN (5)  

Phật bảo Đại Mục Kiền Liên:  

– Ông đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Mục Kiền Liên bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  kham  lãnh  đến   thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao?  - Nhớ lại trƣớc kia, con vào trong thành  Tỳ Da Ly ở trong 

xóm làng nói Pháp cho các hàng cƣ sĩ nghe, lúc ấy ông Duy Ma 

Cật  đến  bảo  con  rằng:  “Này  Ngài  Đại  Mục  Kiền  Liên,  nói  Pháp 

cho bạch y cƣ sĩ, không phải nhƣ Ngài nói đó. Vả chăng nói Pháp 

phải  đúng  nhƣ  pháp  (xứng  tánh)  mà  nói.  Pháp  không  chúng 

sanh,  lìa  chúng  sanh  cấu(6);  pháp  không  có  ngã,  lìa  ngã  cấu, 

Pháp không có thọ mạng, lìa sanh tử; Pháp không có nhơn, làn 

trƣớc  làn  sau  đều  dứt;  Pháp  thƣờng  vắng  lặng,  bặt  hết  các 

tƣớng;  Pháp  lìa  các  tƣớng,  không  phải  cảnh  bị  duyên;  Pháp 

không  danh  tự,  dứt  đƣờng  ngôn  ngữ;  Pháp  không  nói  năng,  lìa 

giác  quán(7);  pháp  không  hình  tƣớng;  nhƣ  hƣ  không;  Pháp 

không  hí  luận,  rốt  ráo  là  không;  Pháp  không  ngă  sở(8),  lìa  ngã 

sở; Pháp không phân biệt, lìa các thức; Pháp không chi so sánh, 

không  có  đối  đãi;  Pháp  không  thuộc  nhân,  không  nhờ  duyên, 

Pháp  đồng  pháp  tánh,  khắp  vào  các  Pháp;  Pháp  tuy  nơi  nhƣ, 

không có chỗ tùy; Pháp trụ thật tế(9), các bên (hữu, vô, thƣờng, 

đoạn) không động đƣợc; Pháp không lay động, không nƣơng sáu 

trần(10);  Pháp  không  tới  lui,  thƣờng  không  dừng  (trụ);  Pháp 

thuận “không”, tùy “vô tƣớng”, ứng “vô tác”(11); Pháp lìa tốt xấu; 

Pháp không thêm bớt; Pháp không sanh diệt; Pháp không chỗ về; 

Pháp  ngoài  mắt,  tai,  mũi,  lƣỡi,  thân,  ý;  Pháp  không  cao  thấp: 

46 

Pháp  thƣờng  trụ  không  động;  Pháp  lìa  tất  cả  quán  hạnh.  Thƣa 

Ngài Đại Mục Kiền Liên! Pháp tƣớng nhƣ thế đâu có thể nói ƣ? 

Vả  chăng  ngƣời  nói  Pháp,  không  nói,  không  dạy,  còn  ngƣời 

nghe, cũng không nghe không đƣợc. Ví nhƣ nhà huyễn thuật nói 

Pháp cho ngƣời huyễn hóa nghe, phải dụng tâm nhƣ thế mà nói 

Pháp.  Phải  biết  căn  cơ  của  chúng  sanh  có  lợi  độn,  khéo  nơi  tri 

kiến không bị ngăn ngại, lấy tâm đạì bi ngợi khen Pháp Đại thừa, 

nghĩ  nhớ  đền  trả  ơn  Phật,  chớ  để  ngôi  Tam  Bảo  dứt  mất,  nhƣ 

vậy mới nên nói Pháp”. 

Khi ông Duy Ma Cật nói Pháp ấy rồi, tám trăm Cƣ sĩ phát tâm Vô 

Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác. Con không đƣợc biện tài nhƣ 

thế, nên không dám lãnh đến thăm bịnh ông. 



ĐẠI CA DIẾP (12)  

Phật bảo Đại Ca Diếp:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Ca Diếp bạch Phật:  

– Bạch Thế Tôn! Con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. Là vì 

sao? - Con nhớ lại trƣớc kia, khi khất thực trong xóm nhà nghèo, 

lúc  ấy  ông  Duy  Ma  Cật  đến  nói  với  con  rằng:  Này  Ngài  Đại  Ca 

Diếp! Có lòng từ bi mà không phổ cập là bỏ nhà giàu mà đi đến 

nhà  nghèo.  Ngài  Ca  Diếp!  Ở  Pháp  bình  đẳng  nên  đi  khất  thực 

theo thứ lớp. Vì không ăn mà đi khất thực; vì phá  tƣớng hòa hiệp 

mà  bốc  cơm  ăn;  vì  không  nhận  mà  nhận  món  ăn  của  ngƣời;  vì 

tƣởng “không tụ” mà vào làng xóm; có thấy sắc cũng nhƣ ngƣời 

47 

đui; có nghe tiếng cũng nhƣ vang; có ngửi mùi cũng nhƣ gió; lúc 

nếm vị không phân biệt; chạm các vật nhƣ trí chứng(13); biết các 

Pháp tƣớng nhƣ huyễn, không tự tánh, không tha tánh, trƣớc vốn 

không  sanh,  nay  cũng  không  diệt.  Ngài  Ca  Diếp?  Nếu  có  thể 

không bỏ bát tà(14) mà vào bát giải thoát(15), dùng  tƣớng tà mà 

vào Chánh pháp, dùng một bữa ăn mà thí cho tất cả, cúng dƣờng 

chƣ  Phật  và  các  bực  Hiền  Thánh  rồi  sau  mới  ăn.  Ăn  nhƣ  thế, 

không  phải  có  phiền  não,  không  phải  rời  phiền  não,  không  phải 

vào  định  ý(15),  không  phải  ra  định  ý,  không  phải  ở  thế  gian, 

không phải ở Niết bàn, ngƣời thí không có phƣớc lớn, không có 

phƣớc nhỏ, không đƣợc lợi ích, không bị tổn hại, đó chính là vào 

Phật  đạo,  không  nƣơng  theo  hạnh  Thanh  Văn.  Ngài  Ca  Diếp? 

Nếu ăn nhƣ thế là ăn đồ cúng thí của ngƣời không uổng vậy. 

Bạch Thế Tôn! Lúc đó con nghe ông Duy Ma Cật nói lời ấy tỏ ngộ 

đƣợc điều chƣa từng có, càng sâu khởi tâm cung kính tất cả các 

vị Bồ Tát. Con lại nghĩ rằng: “Kẻ danh gia này có biện tài trí tuệ 

mới  đƣợc  nhƣ  thế?  Ai  nghe  mà  chẳng  phát  tâm  Vô  Thƣợng 

Chánh  Đẳng  Chánh  Giác?  Từ  ấy  đến  nay,  con  chẳng  còn  đem 

hạnh Thanh Văn(17), Bích Chi Phật (18) để khuyên dạy ngƣời, vì 

thế nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



TU BỒ ĐỀ (19)  

Phật bảo Tu Bồ Đề:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Tu Bồ Đề bạch Phật:  

48 

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? - Nhớ lại thuở trƣớc, con vào khất thực nơi nhà ông, lúc đó 

trƣởng giả Duy Ma Cật lấy cái bát của con đựng đầy cơm rồi nói 

với con rằng: “Thƣa Ngài Tu Bồ Đề! Đối với cơm bình đẳng, thì 

các Pháp cũng bình đẳng, các Pháp bình đẳng thì cơm cũng bình 

đẳng, đi khất thực nhƣ thế mới nên lãnh món ăn. Nhƣ Tu Bồ Đề 

không trừ dâm nộ si cũng không chung cùng với nó, không hoại 

thân mình mà theo một tƣớng, không dứt si ái sanh ra giải thoát, 

ở  tƣớng  ngũ  nghịch(20)  mà  đặng  giải  thoát,  không  mở  cũng 

không buộc, không thấy tứ đế(21) cũng không phải không thấy tứ 

đế, không phải đắc quả cũng không phải không đắc quả, không 

phải phàm phu cũng không phải rời phàm phu, không phải thánh 

nhơn, không phải không thánh nhơn, tuy làm nên tất cả các Pháp 

mà rời tƣớng các Pháp, thế mới nên lấy món ăn. Nhƣ Tu Bồ Đề 

không thấy Phật không nghe Pháp, bọn lục sƣ ngoại đạo(22) kia 

nhƣ Phú Lan Na Ca Diếp, Mạc Dà Lê Câu Xa Lê Tử, San Xà Dạ 

Tỳ La Chi Tử, A Kỳ  Đa Xy Xá  Khâm Ba La, Ca La Cƣu Đà Ca 

Chiên  Diên,  Ni  Kiền  Đà  Nhã  Đề  Tử là  thầy  của  Ngài.  Ngài  theo 

bọn kia xuất gia, bọn lục sƣ kia đọa, Ngài cũng đọa theo, mới nên 

lấy món ăn. Tu Bồ Đề! Nếu Ngài vào nơi tà  kiến, không đến bờ 

giác, ở nơi tám nạn, không đƣợc khỏi nạn, đồng với phiền não, 

lìa  Pháp  thanh  tịnh,  Ngài  đƣợc  vô  tránh  tam  muội(23),  tất  cả 

chúng  sanh  cũng  đƣợc  tam  muội  ấy,  những  ngƣời  thí  cho  Ngài 

chẳng gọi phƣớc điền, những kẻ cúng dƣờng cho Ngài đọa vào 

ba  đƣờng  ác(24),  Ngài  cùng  với  ma  nắm  tay  nhau  làm  bạn  lữ, 

Ngài cùng với các ma và các trần lao nhƣ nhau không khác, đối 

với tất cả chúng sanh mà có lòng oán hận, khinh báng Phật, chê 

bai Pháp, không vào số chúng (Tăng), hoàn toàn không đƣợc diệt 

độ, nếu Ngài đƣợc nhƣ thế mới nên lấy món ăn. 

49 

Bạch Thế Tôn!  Lúc đó con nghe những lời ấy rồi mờ mịt không 

biết là nói gì, cũng không biết lấy lời chi đáp, con liền để bát lại 

muốn  ra  khỏi  nhà  ông.  Ông  Duy  Ma  Cật  nói:  Thƣa  Ngài  Tu  Bồ 

Đề! Ngài lấy bát chớ sợ? Ý Ngài nghĩ sao? Nhƣ Phật biến ra một 

ngƣời  huyễn  hóa  và  nếu  ngƣời huyễn  hóa  đó  đem  việc  này  hỏi 

Ngài,  chừng  ấy  Ngài  có  sợ  chăng?  -  Con  đáp:  “Không  sợ!”. 

Trƣởng  giả  Duy  Ma  Cật  lại  nói:  Tất  cả  các  Pháp   nhƣ  tƣớng  

huyễn hóa, Ngài không nên có tâm sợ sệt. Vì sao? – Vì tất cả lời 

nói  năng  không  lìa  tƣớng  huyễn  hóa,  chí  nhƣ  ngƣời  trí  không 

chấp  văn  tự  nên  không  sợ.  Vì  sao  thế?  -  Tánh  văn  tự  vốn  ly, 

không có văn tự đó là giải thoát. Tƣớng giải thoát đó là các Pháp 

vậy”. 

Khi  ông  Duy  Ma  Cật  nói  Pháp  ấy  rói,  hai  trăm  Thiên  Tử  đƣợc 

Pháp nhãn thanh tịnh. Vì thế, nên con không kham lãnh đến thăm 

bịnh ông. 



PHÚ LÂU NA (25)  

Phật bảo Phú Lâu Na Di Đa La Ni Tử:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Phú Lâu Na bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao?  Nhớ  lại  trƣớc  kia  con  ở  trong  rừng  lớn,  dƣới  gốc  cây  nói 

Pháp cho các Tỳ Kheo mới học, lúc đó ông Duy Ma Cật đến bảo 

con:  “Thƣa  Phú  Lâu  Na!  Ngài  nên  nhập  định  trƣớc  để  quán  sát 

tâm  địa  của  những  ngƣời  này,  rồi  sau  mới  nên  nói  Pháp.  Ngài 

chớ đem món ăn dơ để trong bát báu, phải biết rõ tâm niệm của 

50 

các vị Tỳ kheo này, chớ cho ngọc lƣu ly đồng với thủy tinh, chớ 

nên dùng pháp tiểu thừa mà phát khởi cho họ, những ngƣời kia 

tự không có tì vết, chớ làm cho họ có tì vết, họ muốn đi đƣờng 

lớn, chớ chỉ lối nhỏ. Ngài chớ nên  đem biển lớn để vào dấu chơn 

trâu, chớ cho ánh sáng mặt trời đồng với lửa đom đóm. Ngài Phú 

Lâu Na! Những vị Tỳ kheo này đã phát tâm đại thừa từ lâu, giữa 

chừng quên lãng, nay tại sao lại lấy pháp tiểu thừa dẫn dạy họ? 

Tôi xem hàng tiểu thừa trí tuệ cạn cợt cũng nhƣ ngƣời mù, không 

phân biệt đƣợc căn tánh lợi độn của chúng sanh. 

Lúc bấy giờ ông Duy Ma Cật liền nhập tam muội (chánh định) làm 

cho những vị Tỳ kheo đó biết đƣợc kiếp trƣớc của mình đã từng 

ở  500  đức  Phật  vun  trồng  các  cội  đức,  hồi  hƣớng  về  đạo  vô 

thƣợng chánh đẳng chánh giác, liền đó rỗng suốt trở lại đặng bổn 

tâm (Đại thừa). Khi ấy, các vị Tỳ kheo cúi đầu đãnh lễ nơi chơn 

ông Duy Ma Cật, ông liền nhân đó nói pháp làm cho tất cả không 

còn thối lui nơi đạo vô thƣợng Bồ Đề. 

Con nghĩ hàng Thanh Văn nhƣ con không quán đƣợc căn cơ của 

ngƣời,  không  nên  nói  Pháp.  Vì  thế  con  không  kham  lãnh  đến 

thăm bịnh ông. 



MA HA CA CHIÊN DIÊN (26)  

Phật bảo Ma Ha Ca Chiên Diên:   

– Ông đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Ca Chiên Diên bạch Phật:  

51 

–  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? Nhớ lại lúc trƣớc, Phật nói lƣợc qua yếu chỉ các Pháp cho 

các Tỳ Kheo nghe, sau khi đó, con diễn nói lại nghĩa ấy, là những 

nghĩa  vô  thƣờng(27),  khổ(28),  không(29),  vô  ngã(30),  và  tịch 

diệt(31). 

Lúc bấy giờ ông Duy Ma Cật đến nói với con rằng. Thƣa Ngài  Ca 

Chiên Diên! Ngài chớ nên đem tâm hạnh sanh diệt mà nói Pháp 

thật  tƣớng(32).  Ngài  Ca  Chiên  Diên!  Các  Pháp  rốt  ráo  không 

sanh,  không  diệt  là  nghĩa  “vô  thƣờng”;  năm  ấm  rỗng  không, 

không  chỗ  khởi  là  nghĩa  “khổ”;  các  Pháp  rốt  ráo  không  có,  là 

nghĩa “không”; ngã và vô ngã không hai, là nghĩa “vô ngã”; Pháp 

trƣớc không sanh, nay cũng không diệt, là nghĩa “tịch diệt”. 

Khi ông Duy Ma Cật nói Pháp ấy xong, các Tỳ Kheo kia tâm đƣợc 

giải thoát. Vì thế, nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



A NA LUẬT(33)  

Phật bảo A Na Luật:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

A Na Luật bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? - Nhớ lại lúc trƣớc con đi kinh hành một chỗ nọ, khi ấy có vị 

Phạm Vƣơng tên Nghiêm Tịnh, cùng với một muôn Phạm Vƣơng 

khác, phóng ánh sáng trong sạch rực rỡ đến chỗ con cúi đầu làm 

lễ  và  hỏi:  “Thƣa  Ngài  A  Na  Luật?  Thiên  nhãn  của  Ngài  thấy  xa 

đƣợc bao nhiêu?”. Con liền đáp: “Nhơn giả, tôi thấy cõi Tam thiên 

52 

Đại  thiên  thế  giới  của  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  đây  nhƣ  thấy  trái 

Am-ma-lặc(34) trong bàn tay vậy. Lúc đó ông Duy Ma Cật đến nói 

với con: “Thƣa Ngài A Na Luật? Thiên nhãn của Ngài thấy đó làm 

ra tƣớng mà thấy hay là không làm ra tƣớng mà thấy? Nếu nhƣ 

làm ra tƣớng thì khác gì ngũ thông(35) của ngoại đạo, nếu không 

làm ra tƣớng thì là vô vi, lẽ ra không thấy? Bạch Thế Tôn!  Lúc ấy 

con nín lặng. 

Các vị Phạm thiên nghe ông Duy Ma Cật nói lời ấy rồi đặng chỗ 

chƣa từng có, liển làm lễ hỏi ông rằng “Bạch Ngài ở trong đời ai 

là ngƣời có chơn thiên nhãn (36)?” 

Trƣởng giả Duy Ma Cật đáp: “Có Phật Thế Tôn đƣợc chơn thiên 

nhãn,  thƣờng  ở  tam  muội,  thấy  suốt  các  cõi  Phật  không  có  hai 

tƣớng”. 

Khi  ấy  Nghiêm  Tịnh  Phạm  vƣơng  cùng  quyến  thuộc  năm  trăm 

Phạm Vƣơng đều phát tâm Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác, 

đảnh lễ dƣới chơn ông Duy Ma Cật rồi bỗng nhiên biến mất. Vì 

thế, nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



ƢU BA LY (37)  

Phật bảo Ƣu Ba Ly:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Ƣu Ba Ly bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao?  - Con nhớ lại ngày trƣớc có hai vị Tỳ Kheo phạm luật hạnh, 

lấy làm hổ thẹn, không dám hỏi Phật, đến hỏi con rằng: “Dạ thƣa 

53 

Ngài Ƣu Ba Ly! Chúng tôi phạm luật thật lấy làm hổ thẹn, không 

dám hỏi Phật, mong nhờ Ngài giải rõ chỗ nghi hồi cho chúng tôi 

đƣợc khỏi tội ấy”. Con liền y theo pháp, giải nói cho hai vị. 

Bấy giờ ông Duy Ma Cật đến nói với con: “Thƣa Ngài Ƣu Ba Ly, 

Ngài chớ kết thêm tội cho hai vị Tỳ Kheo này, phải trừ dứt ngay, 

chớ làm rối loạn lòng họ. Vì sao? - Vì tội tánh kia không ở trong, 

không ở ngoài, không ở khoảng giữa. Nhƣ lời Phật nói: “Tâm nhơ 

nên chúng sanh nhơ, tâm sạch  nên chúng sanh sạch. Tâm cũng 

không  ở  trong,  không  ở  ngoài,  không  ở  khoảng  giữa.  Tâm  kia 

nhƣ thế nào, tội cấu cũng nhƣ thế ấy. Các Pháp cũng thế không 

ra ngoài chơn nhƣ. Nhƣ Ngài Ƣu Ba Ly, khi tâm tƣớng đƣợc giải 

thoàt thì có tội cấu chăng?”. Con đáp: “Không”. Ông Duy Ma Cật 

nói:  “Tất  cả  chúng  sanh  tâm  tƣớng  không  nhơ   cũng  nhƣ  thế? 

Thƣa Ngài Ƣu Ba Ly! Vọng tƣởng là nhơ, không vọng tƣởng là 

sạch; điên đảo là nhơ, không điên đảo là sạch; chấp ngã là nhơ, 

không chấp ngã là sạch. Ngài Ƣu Ba Ly? Tất cả pháp sanh diệt 

không  dừng,  nhƣ  huyễn,  nhƣ  chớp;  các  Pháp  không  chờ  nhau 

cho đến một niệm không dừng; các Pháp đều là vọng kiến, nhƣ 

chiêm bao, nhƣ nắng dợn, nhƣ trăng dƣới nƣớc, nhƣ bóng trong 

gƣơng, do vọng tƣởng sanh ra. Ngƣời nào biết nghĩa này gọi là 

giữ luật, ngƣời nào rõ nghĩa này gọi là khéo hiểu. 

Lúc  đó  hai  vị  Tỳ  Kheo  khen  rằng:  “Thật  là  bực  thuợng  trí?  Ngài 

Ƣu Ba Ly này không thể sánh kịp Ngài là bực giữ luật hơn hết mà 

không nói đƣợc”. 

Con đáp rằng: “Trừ đức Nhƣ Lai ra, chƣa có bực Thanh Văn và 

Bồ  Tát  nào  có  thể  chế  phục  đƣợc  chỗ  nhạo  thuyết  biện  tài(38) 

của ông Duy Ma Cật. Trí tuệ của ông thông suốt không lƣờng”. 

54 

Khi  ấy,  hai  vị  Tỳ  kheo  dứt  hết  nghi  hối,  phát  tâm  Vô  Thƣợng  

Chánh Đẳng Chánh Giác và phát nguyện rằng: “Nguyện làm cho 

tất  cả  chúng  sanh  đều  đƣợc  biện  tài  nhƣ  vậy”.  Vì  thế,  nên  con 

không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



LA HẦU LA(39)  

Phật bảo La Hầu La:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

La Hầu La bạch Phật:  

–  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao?  -  Nhớ  lúc  trƣớc  kia,  các  Trƣởng  giả  tử  ở  thành  Tỳ  Da  Ly 

đến con cúi đầu làm lễ hỏi rằng? “Thƣa Ngài  La Hầu La, Ngài là 

con  của  Phật  vì  đạo  bỏ  ngôi  Chuyển  Luân  Vƣơng(40)  mà  xuất 

gia,  việc  xuất  gia  đó  có  những  lợi  ích  gì?”.  Con  liền  đúng  theo 

Pháp mà nói sự ích lợi của công đức xuất gia. Lúc đó, ông Duy 

Ma Cật đến nói với con rằng: “Thƣa La Hầu La! Ngài không nên 

nói cái lợi của công đức xuất gia. Vì sao? – Không lợi không công 

đức, mới thật là xuất gia. Về pháp hữu vi(41) có thể nói là có lợi, 

có  công  đức  còn  xuất  gia  là  pháp  vô  vi(42),  trong  pháp  vô  vi 

không  lợi,  không  công  đức  -  La  Hầu  La?  Vả  chăng  xuất  gia  là 

không kia, không đây, cũng không ở chính giữa; ly sáu mƣơi hai 

môn kiến chấp(43), ở nơi Niết bàn, là chỗ nhận của ngƣời trí, chỗ 

làm của bực Thánh, hàng phục  các ma, khỏi ngũ đạo(44), sạch 

ngũ nhãn(45), đặng ngũ lực(46), lập ngũ căn(47), không làm náo 

ngƣời khác, rời các tạp ác(48), dẹp các ngoại đạo, vƣợt khỏi giả 

danh, ra khỏi bùn lầy; không bị ràng buộc, không ngã sở, không 

55 

chỗ  thọ,  không  rối  loạn  trong  lòng,  ƣa  hộ  trợ  ý  ngƣời  khác,  tùy 

thiền định, rời các lỗi. Nếu đƣợc nhƣ thế mới thật là xuất gia”. 

Khi ấy, ông Duy Ma Cật bảo các Trƣởng giả tử: “Các ngƣơi nay 

ở trong  Chánh  Pháp  nên  cùng  nhau  xuất  gia.  Vì  sao?  -  Phật  ra 

đời khó gặp”. 

Các Trƣởng giả tử nói:  

–  Thƣa  Cƣ  sĩ,  chúng  tôi  nghe  Phật  dạy:   “Cha  mẹ  không  cho, 

không đƣợc xuất gia”. 

Ông Duy Ma Cật nói:  

– Phải, các ngƣơi nếu phát tâm Vô Thƣợng Bồ Đề(49), đó chính 

là xuất gia, đó chính là đầy đủ Giới Pháp. 

Bấy giờ ba mƣơì hai vị Trƣởng giả tử đều phát tâm Vô Thƣợng 

Bồ Đề. Vì thế, nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



A NAN (50)  

Phật bảo A Nan:  

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

A Nan bạch Phật:  

– Bạch Thế Tôn? Con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. Là vì 

sao? - Nhớ lại lúc trƣớc, Thế Tôn thân hơi có bịnh phải dùng sữa 

bò, con cầm bát đến đứng trƣớc cửa nhà ngƣời đại Bà la môn. 

Lúc bấy giờ ông Duy Ma Cật đến bảo con: “Này A Nan? Làm gì 

cầm bát đứng đây sớm thế?” 

56 

Con đáp: “Cƣ sĩ, Thế Tôn thân hơi có bịnh phải dùng sữa bò, nên 

tôi đến đây xin sữa”. 

Ông Duy Ma Cật nói: “Thôi thôi! Ngài A Nan chớ nói lời ấy! Thân 

Nhƣ Lai là thể kim cang(51), các ác đã dứt, các lành khắp nhóm, 

còn  có  bịnh  gì,  còn  có  não  gì?  -  Im  lặng  bƣớc  đi,  Ngài  A  Nan! 

Chớ phỉ báng Nhƣ Lai, chớ cho ngƣời khác nghe lời nói thô ấy, 

chớ  làm  cho  các  trời  oai  đức  lớn  và  các  Bồ  Tát  từ  Tịnh  độ 

phƣơng  khác  đến  đây  nghe  đƣợc  lời  ấy!  Ngài  A  Nan!  Chuyển 

Luân  Thánh  Vƣơng  có  ít  phƣớc  báu  còn  không  tật  bịnh,  huống 

chi  Nhƣ  Lai  phƣớc  báu  nhiều  hơn  tất  cả  đấy  ƣ?  Hãy  đi  Ngài  A 

Nan?  Chớ  làm  cho  chúng  tôi  chịu  sự  nhục  đó,  hàng  ngoại  đạo 

Phạm Chí nếu nghe lời ấy, chắc sẽ nghĩ rằng: “Sao gọi là Thầy, 

bịnh của mình không cứu nổi mả cứu đƣợc bịnh ngƣời khác ƣ?” 

Nên  lẽn  đi  mau,  chớ  để  cho  ngƣời  nghe!  Ngài  A  nan!  Phải  biết 

thân  Nhƣ  Lai,  chính  là  Pháp  Thân(52),  không  phải  thân  tƣ  dục 

(53). Phật là bực Thế Tôn hơn hết ba cõi, thân Phật là vô lậu(54), 

các lậu đã hết, thân Phật là vô vi, không mắc vào các số lƣợng, 

thân nhƣ thế còn có bịnh gì?”. 

Bạch  Thế  Tôn!  Lúc  đó  con  thật  quá  hổ  thẹn  không  lẽ  con  gần 

Phật mà nghe lầm ƣ? Con liền nghe trên hƣ không có tiếng nói 

rằng: “A Nan! Đúng nhƣ lời Cƣ sĩ đã nói, chỉ vì Phật ứng ra đời 

ác đủ năm món trƣợc (55) nên hiện ra việc ấy, để độ thoát chúng 

sanh thôi. A Nan! Hãy đi lấy sữa chớ có thẹn”. 

Bạch  Thế  Tôn!  Ông  Duy  Ma  Cật  trí  tuệ  biện  tài  dƣờng  ấy,  cho 

nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 

Nhƣ  vậy,  năm  trăm  vị  đại  đệ  tử  mỗi  ngƣời  đều  đối  trƣớc  Phật 

trình  bày  chỗ  bổn  duyên(56)  của  mình,  vị  nào  cũng  khen  ngợi, 

57 

thuật lại những lời của ông Duy Ma Cật và đều nói: “Không kham 

lãnh đến thăm bịnh ông”. 



58 

Chú thích của phẩm III  

1.  Ðệ  tử:  Em,  con,  nghĩa  là  theo  đạo  thầy  trò,  thời  Thầy  coi  trò 

nhƣ em, nên dùng theo cách đối với ngƣời em và cƣ xử. Trò thờ 

Thầy nhƣ cha, nên lấy theo đạo lý con ngƣời mà phụng sự Thầy. 

Thầy trò đối đãi với nhau nên xƣng là “Ðệ tử”. Lại có nghĩa: Giác 

ngộ sau Phật gọi là em (đệ). Trí giác ngộ nhờ Phật phát sinh gọi 

là  con  (tử).  Hai  chữ  “Ðệ  tử”,  ở  đây  chuyên  chỉ  cho  hàng  Thanh 

Văn. Dẫu biết rầng Phật là Ðạo sƣ trong ba cõi, cha lành của bốn 

loài, thời ai chẳng phải là đệ tử của Phật. Nhƣng vì hàng Thanh 

Văn là những bậc xuất gia, theo Phật nghe pháp, hiểu biết, ngộ 

đạo  chứng  quả,  nhiếp  về  số  chúng  tăng  giữ  gìn  ngôi  Tam  Bảo, 

làm mô phạm cho ba cõi, hằng theo hầu Phật châu du giáo hóa 

khắp nơi. Chắng phải nhƣ hàng tại gia, tuy tin Phật mà còn phụng 

sự quân thân,  hàng Bồ Tát dù khế hợp Phật đạo, mà lại tùy cơ 

tùy chỗ ứng hiện giáo hóa không định, nên trong kinh thƣờng gọi 

Ðệ tử là riêng chỉ cho hàng Thanh Văn vậy. 

2. Xá Lợi Phất: (Sariputra) Tàu dịch là “Thu tử”, nghĩa là con bà 

“Thu Lộ”. Ông là ngƣời trí tuệ cao siêu, biệt tài mẫn thiệp. Khi ông 

còn ở trong bụng mẹ, đã xui cho mẹ biện luận giỏi hơn ngƣời cậu 

là  Cu  Si  La  (Kansthla).  Ðến  khi  ông  lên  8  tuổi  đã  có  tài  diễn 

thuyết,  cả  16  nƣớc  không  ai  nghi  luận  bằng.  Sau  ông  theo  học 

đạo  Phật,  mới  bảy  ngày  đã  thông  hiểu  các  Pháp,  nên  gọi  là  Trí 

tuệ đệ nhất. 

3. Diệt tận định: (Nirodbasamapatti) cũng gọi Diệt thọ tƣởng định: 

nghĩa  là  diệt  hết  6  thức  tâm  vuơng  và  tâm  sở  không  còn  khởi 

hiện hạnh. Hàng nhị thừa từ quả thứ ba sắp lên, tạm tƣởng nhập 

Niết bàn thời nhập định này, thuộc về thánh quả chớ chẳng phải 

nhƣ vô tâm định của ngoại đạo. 

59 

4.  Niết  Bàn:  (Nirvana)  cũng  gọi  là  Nê  hoàn.  Tàu  dịch  Diệt  độ: 

Nghĩa là dứt hết phiền não nghiệp chƣớng vƣợt khỏi vòng sanh 

tử.  Lại  dịch  là  Viên  tịch:  Ðức  đầy  đủ  khắp  trần  sa  là  “Viên”,  bặt 

dứt nghiệp chƣớng khổ lụy, gọi là “Tịch”. Cũng chỉ cho bản tánh 

tịch tịnh, rời tất cả pháp sanh diệt khổ lụy. 

6.  Mục  Kiền  Liên:  (Mua  Dgalyayana):  Tàu  dịch:  họ  Thái  Thúc. 

Ban sơ ông tu theo ngoại đạo đã lâu mà không công hiệu gì, sau 

nhờ ông Xá Lợi Phất thuật lại bài kệ Nhân duyên cho ông nghe, 

liền tỏ ngộ: theo Phật tu hành chứng quả Thanh Văn, đặng phép 

Thần thông bậc nhất. 

6. Chúng sanh cấu: Các tâm chấp ngã, chấp có chúng sanh. Trên 

bản  thể  chơn  pháp  không  có  chúng  sanh,  nếu  chấp  có  chúng 

sanh thành nhơ chơn pháp, nếu ngộ đƣợc chơn pháp không có 

chúng sanh, thời cái nhơ chấp trƣớc kia không còn nữa. 

7. Giác quán: Cũng gọi là Tầm Từ: Suy nghĩ bằng cách tâm niệm 

vội vàng thô động gọi là giác. Suy nghĩ chín chắn bằng tâm nhỏ 

nhiệm  gọi  là  quán.  Hai  món  này  làm  chƣớng  ngại  rối  loạn  cho 

tâm định, lại làm nguyên nhân phát khởi ra lời nói năng. Nếu lìa 

Giác Quán thì không còn lời nói năng. 

8. Ngã sở: Ngã: Ta, là lối ngoại đạo, phàm phu chấp chính thân 

ta có một chủ tể hằng còn, hay ngoài thân có đấng chủ tể thƣờng 

còn cùng khắp, thọ dụng tất cả và hay sanh vạn vật. Ngã sỡ: vật 

sở hữu, phụ thuộc của Ngã (ta), ngã là chủ của vạn vật, vạn vật 

là sở hữu của ngã. Ðây là do tính chấp có ngã mới có ngã sở. 

9. Thực tế: Cùng cực thật lý của bản thể vũ trụ, Pháp tánh chơn 

nhƣ. 

60 

10. Sáu trần: Sắc, thinh, hƣơng, vị, xúc, pháp. 

11. Không, Vô tƣớng. Vô tác: Gọi là tam không. Ba môn này đều 

nói về Lý Không, cũng gọi là Tam tam muội. 

1) Không tam muội: Quán các pháp từ nhơn duyên sanh, 

không có ngã và ngã sở. 

2) Vô tƣớng tam muội: Xa lìa những tƣớng Sắc, Thinh, Hƣơng, 

Vị, Xúc và tƣớng Nam, tƣớng Nữ. 

3) Vô tác tam muội: Ðối với các pháp xả hết tâm mong muốn, 

không còn sự tạo tác   

12. Ðại Ca Diếp: Tàu dịch là Ẩm Quang, nghĩa là hào quang chói 

sáng trùm hết các ánh sáng khác. Nguyên kiếp trƣớc ông chung 

đậu  vàng  với  ngƣời  ta  và  ra  công  thiếp  tƣợng  Phật,  nhờ  công 

đức  ấy,  nên  đời  đời  cảm  đặng  cái  báo  thân  sắc  vàng  ánh  chóí. 

Khi gặp Ðức Phật ra đời giáo hóa, ông nguyện theo tu hành, sau 

lãnh  thọ  đặng  chánh  pháp.  Trong  hàng  Ðại  đệ  tử,  ông  là  đức 

hạnh bực nhất, cũng là khổ hạnh bực nhứt nữa. 

13.  Nhƣ  trí  chứng:  Tức  là  khi  Thật  trí  chứng  chơn  lý  thành  tựu 

đạo quả, toàn thân nhẹ nhàng an vui mà không sanh đắm nhiễm; 

ý nói thân chạm lánh các vật tốt, xấu, êm ấm v.v... cũng không có 

cảm thọ mê đắm nhƣ trí chứng vậy. 

14. Bát tà: 1. Tà kiến, 2. Tà tƣ duy, 3. Tà ngữ, 4. Tà nghiệp, 5. Tà 

mạng,  6.  Tà  phƣơng  tiện,  7.  Tà  niệm:  8.  Tà  định.  Trái  với  Bát 

chánh đạo thời gọi là Bát tà. 

15.  Bát  giải  thoát:  Cũng  là  bát  bội  xả.  Nghĩa  là  tám  pháp  thiền 

định này có công năng xa lìa, trãi bỏ tất cả phiền não đƣợc giải 

thoát những sự triền phƣợc trong ba cõi. 

61 

1) Nội hữu sắc tƣớng ngoại quán sắc: Vì muốn diệt trừ lòng 

tham  đắm,  ngƣời  tu  hành  trƣớc  phải  quán  thân  mình  là  vật 

nhơ  nhớp,  nhƣng  vì  còn  lòng  tham  đối  với  thân  ngƣời,  nên 

cũng phải quán cái thân ngƣòi khác cũng nhƣ thế. 

2) Nội vô sắc tƣớng ngoại quán sắc: Mới diệt đƣợc sắc tƣớng 

trong thân nhƣng lòng tham dục đối với ngƣời ở cõi Dục khó 

đoạn hết, nên cũng còn quán tƣớng ngƣời khác bất tịnh. 

3) Tịnh bội xả thân tác chứng: Ðến đây không còn tham trƣớc 

tƣớng  bất  tịnh  ở  ngoài,  chỉ  ở  trong  cảnh  định  luyện  tập  tâm 

sắc  quang  minh  trong  suốt  (Tịnh  Bội  xả).  Tâm  đã  sáng  suốt 

thì vui càng tăng trƣởng đầy khắp trong thân (thân bội xả). 

4)  Hƣ  không  xứ  bội  xả:  Ngƣời  tu  hành  diệt  đƣợc  lòng  tham 

muốn  sắc  thân  bất  tịnh  của  mình  và  của  ngƣời,  đƣợc  nhứt 

tâm  duyên  “Không”  cùng  với  “Không”  tƣơng  ứng,  tức  nhập 

đƣợc định “Vô biên hƣ không xứ”. 

5) Thức xứ bội xả: Do xả Hƣ không xứ định, nhứt tâm duyên 

thức. Lúc nhập định này, tức quán định, nhàm chán không ƣa 

đắm nữa. 

6) Vô sở hữu xứ bội xả: Do xả thức xứ, nhứt tâm duyên Vô 

sở hữu xứ. Lúc nhập định này, tức quán định y nơi năm uẩn 

đều không thật nên không còn ái trƣớc nữa. 

7) Phi hữu tƣởng, Phi vô tƣởng xứ bội xả: Do xả vô sở hữu 

xứ  định,  nhứt  tâm  duyên  phi  hữu  tƣởng,  phi  vô  tƣởng.  Lúc 

nhập định này, y nơi năm uẩn đều không thật, nên tâm sanh 

nhàm chán. 

62 

8) Diệt thọ tƣởng bội xả: Vì nhàm chán cái tâm tán loạn nên 

nhập định cho diệt hẳn tâm ấy đi. Khi đắc định cả rồi thì thành 

ra tám đạo giải thoát nên gọi là Bát giải. 

16. Ðịnh ý: Tức tịnh tâm. Tu thiền định xa lìa ý tán loạn. 

17. Thanh Văn: Hàng đệ tử Tiểu thừa y theo chánh giáo của Phật 

dạy,  tu  tập  pháp  Tứ  đế,  đoạn  Kiến  hoặc  và  Tƣ  hoặc,  chứng 

chánh quả. Có 4 bực: 1) Tu đà hoàn (Dự lƣu quả), 2. Từ đà hàm 

(Nhứt  lai  quả),  3.  A  na  hàm  (Bất  lai  quả),  4.  A  la  hán  (Vô  sanh 

quả). 

18. Bích Chi Phật: Thuộc về trung thừa có 2 hạng:  1) Ðộc Giác: 

ra  đời  không  gặp  đặng  Phật  và  giáo  pháp,  do  căn  lành  sẵn  có, 

ngó thấy cảnh tang thƣơng, hoa tàn, lá úa v.v... ngộ lý vô thƣờng, 

phát tâm xuất ly dục trần, tự tu tập pháp vô thƣờng quán, chứng 

quả vô sanh khỏi vòng sanh tử trong tam giới;  2) Duyên Giác: Ra 

đời gặp Phật và giáo pháp, tu tập theo phép quán 12 nhơn duyên 

chứng quả vô sanh (Ðồng bực A La Hán của Thanh Văn). 

19. Tu Bồ Ðề: (Shabuti) Tàu dịch là Không Sanh. Bực Ðại A La 

Hán tỏ ngộ lý chơn không, bực nhứt trong hàng Thanh Văn. 

20. Ngũ nghịch: 1) Giết cha; 2) Giết mẹ; 3) Giết A La Hán; 4)Phá 

hòa hợp của chúng Tăng; 5) Làm cho thân Phật chảy máu. 

21. Tứ Ðế:  1) Khổ đế: tất cả cảnh khổ trong ba cõi nhƣ sanh, già, 

bịnh,  chết  v.v...   2)  Tập  đế:  Nguyên  nhân  tất  cả  cảnh  khổ,  tức 

phiền  não  tham,  sân,  si  v.v.  chứa  nhóm  kết  thành.   3)  Diệt  đế: 

Tịch  diệt  Niết  bàn;  dứt  hết  phiền  não  nguyên  nhân  thống  khổ, 

khỏi hẳn sanh tử an vui vắng lặng.  4) Ðạo đế:  Các Thánh đạo, 

63 

những  phƣơng  pháp  tu  hành  để  đoạn  phiền  não,  chứng  Thánh 

quả. 

22. Lục sƣ ngoại đạo: Sáu ông Thầy chủ trƣơng học thuyết ngoại 

đạo:   

1) Phú Lan Na, chủ trƣơng thuyết đoạn diệt; 

2) Mạt Già Lê, chủ trƣơng thuyết tự nhiên sinh; 

3) San Xà Gia, chủ trƣơng thuyết không tu hành; 

4) A Kỳ Ða, chủ trƣơng khổ hạnh; 

5) Ca Na, chủ trƣơng thuyết ngụy blện; 

6) Ni Càn Ðà, chủ trƣơng thuyết định mạng, tức Ấn Ðộ giáo 

bây giờ. 

23. Vô tránh tam muội: Là môn chánh định cao siêu hơn hết trong 

các  môn  chánh  định  của  hàng  Thanh  Văn.  Môn  định  này  do  vì 

liễu ngộ lý không, nên bỉ, ngã đều quên, không làm tổn não chúng 

sanh, lại hay khiến chúng sanh không khởi phiền não. 

24. Ba đƣờng ác: Ðia ngục, Ngạ quỉ, Súc sanh. 

25. Phú Lâu Na Di Ða La Ni Tử: (Purnamaitrayaniputra) Tàu dịch 

là Mãn Từ Tử, nghĩa là con của ông Mãn (cha) bà Tữ (mẹ). ông 

có tài thuyết pháp bực nhứt trong hàng Thanh Văn. 

26. Ma Ha Ca Chiên Diên: (Maha Katyayana) Tàu dịch Văn Sức, 

nghĩa  là  nói  năng  diu  dàng,  biện  luận  rành  rẽ.  Ông  là  ngƣời  có 

biện tài bực nhứt trong hàng Tỳ kheo. 

27. Vô thƣờng: Tất cả pháp trong đời sanh diệt dời đổi phút chốc 

không  dừng  gọi  là  Vô  thƣờng.  Trong  Trí  Ðộ  Luận  về  quyển  23 

nói: “Tất cả pháp hữu vi đều vô thƣờng vì chập chập sanh diệt, vì 

thuộc nhơn duyên vậy”. 

64 

28. Khổ: Những việc bức não thân tâm gọi là khổ, nhƣ sanh, già, 

bịnh, chết v.v... 

29.  Không:  Các  pháp  do  nhân  duyên  sanh  ra,  tìm  xét  cùng  tột 

không có thật thể, nên gọi là không. 

30.  Vô  ngã:  Thân  thể  chỉ  do  ngũ  uẩn  giả  hợp  không  có  chủ  tể 

thƣờng nhứt. Các pháp đều do nhân duyên sanh cũng không có 

ngã thể thƣờng nhứt. Trong kinh Kim Cang nói: ngƣời thông suốt 

đƣợc pháp vô ngã, Nhƣ Lai gọi là Chơn Bồ Tát. 

31. Tịch diệt: Tiếng Phạn gọi là Niết Bàn. Lý thể tịch tịnh lìa tất cả 

tƣớng gọi là Tịch Diệt. 

32.  Thật  tƣớng:  Tƣớng  chân  thật  không  giả  dối,  tức  là  chỉ  cho 

bản thể vạn hữu trong vũ trụ. Bản thể ấy có khi gọi là Pháp tánh, 

Chơn nhƣ hay Thật tƣớng. Danh từ tuy khác mà thể là một. 

33. A Na Luật: (Aniruddha) cũng gọi A Nậu Lầu Ðà. Tàu dịch là 

Nhƣ ý. Nghĩa là kiếp trƣớc ông có cúng dƣờng một vị Phật Bích 

Chi,  nên  đời  đời  cảm  đặng  quả  báo  phú  túc,  chỗ  cầu  đều  mãn 

nguyện.  Khi  ông  mới  nhập  đạo,  tánh  hay  ƣa  ngủ,  bị  Phật  quở 

trách ông tự hổ, tinh tấn tu tập thức luôn bảy ngày đêm đến nỗì 

hai mắt không thấy đƣờng, nhờ Phật dạy tu pháp “Kim cang tam 

muội” nên sau ông đặng Thiên nhãn bực nhứt. 

34. A Ma Lặc: Thứ trái cây hình giống trái Binh Lang (trái cau) ăn 

nó trừ đƣợc bịnh phong lãnh. 

35.  Ngũ  thông:  1.  Thiên  nhãn  thông,  2.  Thiên  nhĩ  thông,  3.  Tha 

tâm thông, 4. Túc mạng thông, 5. Thần túc thông. 

65 

36. Chơn thiên nhãn: Là mắt của Phật, Phật hằng ở trong định, 

vạn tƣợng đều hiện trƣớc mắt, chƣa từng không thấy, mà chƣa 

từng có thấy, nên nói không có hai tƣớng. 

37. Ƣu Ba Ly: (Upali) Tàu dịch là Cận Chấp, nghĩa là nói lúc Phật 

làm Thái tử, ngài Ƣu Ba Ly làm quan đại thần: thân cận giúp cho 

Thái tử, sau theo Phật xuất gia, chứng quả A La Hán, ngài là bực 

giữ luật thứ nhứt. 

38. Nhạo thuyết biện tài: Bồ Tát do nội trí phát sáng hay tùy thuận 

căn  tánh  chúng  sanh  ƣa  nghe  pháp  mà  diễn  nói  một  cách  viên 

dung vô ngại. 

39.  La  Hầu  La:  (Rahula)  Tàu  dịch  là  Phú  Chƣớng,  nghĩa  là  bị 

ngăn chƣớng ở trong thai mẹ 6 năm mới sanh ra, ông là con của 

Phật Thích Ca. Khi bà Da Du Ðà La sanh ông ra, nhằm lúc thần A 

tu la lấy tay che khuất mặt trời, vì thế nên dặt tên ông là La Hầu 

La.  Trong  kinh  Nhân  Duyên  nói:  Trong  10  ngƣời  đệ  tử  lớn  của 

Phật, ông La Hầu La là mật hạnh bực nhứt. Ðến hội Pháp Hoa, 

ông  đƣợc  thọ  ký  sau  sẽ  thành  Phật  hiệu  là  “Ðạo  thất  Bảo  Hoa 

Nhƣ Lai”. 

40. Chuyển Luân Vƣơng: có bốn: 1. Thiết Luân Vƣơng cai trị một 

châu  thiên  hạ;  2.  Ðồng  Luân  Vƣơng  cai  trị  2  châu  thiên  hạ;  3. 

Ngân Luân Vƣơng cai trị 3 châu thiên hạ; 4. Kim Luân Vƣơng (cai 

trị 4 châu thiên hạ). Vì phƣớc nghiệp đời trƣớc, nên khi làm vua, 

có xe báu tự nhiên, hoặc bằng sắt, đồng, bạc, vàng hiện ra, vua 

ngồi xe đó đi tuần hay dẹp giặc trong cõi mình cai trị nên gọi là 

Chuyển Luân Thánh Vƣơng. 

41. Hữu vi: Các pháp có tạo tác sanh diệt, tức là chỉ tất cả hiện 

tƣợng biến thiên trong vũ trụ. 

66 

42. Vô vi: Vi là thi vi tạo tác, vô vi là cái không có thi vi tạo tác lại 

không bị bốn tƣớng Sanh, Trụ, Dị, Diệt cai quản, tức là bản thể 

chơn lý. 

43. Sáu mƣơi hai món kiến chấp: Ðối với pháp ngũ ấm (sắc, thọ, 

tƣởng, hành, thức) mỗi ấm phái ngoại đạo khởi 4 món kiến chấp 

sai lầm: 1) Chấp sắc lớn ngã nhỏ, ngã ở trong sắc; 2) Chấp ngã 

lớn  sắc  nhỏ,  sắc  ở  trong  ngã;  3)  Ngoài  sắc  chấp  ngã  riêng;  4) 

Ngã  tức  là  Sắc.  Sắc  ấm  nhƣ  thế  thì  các  ấm  kia  cũng  thế,  cộng 

thành 20 kiến, trải ba đời nhơn thành 60 kiến, thêm hai phần căn 

bản là Ðoạn kiến và Thƣờng kiến, thành 62 món tà kiến. Vì rừng 

kiến chấp sai lầm ấy, nên ngƣời đời không chừa một tội lỗi nào 

mà không làm. 

44.  Ngu  đạo:  Năm  đƣờng:  Trờí,  ngƣời,  ngạ  quỉ,  súc  sanh,  địa 

ngục. 

45. Ngũ nhãn:   

1) Nhục nhãn: Mắt thịt thấy gần không thấy xa, thấy ngoài không 

thấv trong, vì bị sắc chất ngăn ngại; 

2)  Thiên  nhãn:  Mất  của  chƣ  Thiên  nhơn  tu  thiền  định  mà  thành. 

Mắt  này  có  thể  thấy  tất  cả  xa  gần,  trƣớc  sau,  trên  dƣới,  ngày 

đêm, vì không có sắc chất làm ngăn ngại; 

3)  Huệ  nhãn:  mắt  của  hàng  nhị  thừa  (Thanh  Văn,  Duyên  Giác) 

quán thấy tất cả đều không; 

4)  Pháp  nhãn:  mắt  của  Bố  Tát.  Bồ  Tát  vì  độ  sanh  dùng  Pháp 

nhãn thanh tịnh quán khắp tất cả các pháp và tất cả chúng sanh 

đem những món phƣơng tiện dạy dỗ khiến họ tu chứng; 

67 

5)  Phật  nhãn:  Mắt  của  Phật,  do  trí  tuệ  viên  mãn  cứu  cánh  của 

Phật có đủ bốn con mắt trƣớc nhƣng có phán đặc biệt hơn, nhƣ: 

Ngƣời thấy rất xa, Phật lại thấy rất gần, ngƣời thấy tối tăm, Phật 

lại thấy sáng, cho đến không việc gì mà Ngài không thấy, không 

biết, không nghe, không cần để ý mà đều thấy nghe tất cả. 

46. Ngũ căn: 1. Tín căn; 2.Tấn căn; 3. Niệm căn; 4. Ðịnh căn; 5. 

Huệ căn đã giải nơi 2 phẩm trong phần 37 phẩm trợ đạo số 26). 

47.  Ngũ  lực:  Tức  tu  năm  căn  trên  đƣợc  tăng  trƣởng  có  thế  lực 

phá trừ 5 chƣớng:   

1)  Tín  lực:  tín  căn  tăng  trƣởng,  phá  các  lòng  tin  sai  lầm  mù 

quáng; 

2) Tấn lực: tinh tấn căn tăng trƣởng phá đƣợc tính lƣời biếng 

của thân tâm; 3) Niệm lực: niệm căn tăng trƣởng phá đƣợc các 

niệm sai lầm tà vạy; 

4) Ðịnh lực: định căn tăng trƣởng phá đƣợc các tƣ tƣởng loạn 

dộng; 

5)  Huệ  lực:  huệ  căn  tăng  trƣởng  phá  đƣợc  các  sự  mê  lầm 

trong 3 cõi. 

48. Tạp ác: Các việc không lành của tâm tạp nhiễm gây tạo. Hai 

chữ  tạp  ác  đây,  ý  nói,  dù làm  mọi  việc  phƣớc  thiện  mà  tâm  tạp 

nhiễm  tán  loạn  cũng  gọi  là  tạp  ác.  Chỉ  dứt  trừ  vọng  tƣởng  đến 

đạo lý cứu cánh Niết Bàn mới gọi là lìa các tạp ác. 

49.  Vô  thƣợng  Bồ  đề:  Tức  trí  giác  tuyệt  đối,  cũng  nhƣ  chữ  Vô 

thƣợng Chánh đẳng Chánh giác, có giải ở trƣớc. 

68 

50. A Nan: Nói đủ A Nan Ðà (Anada). Tàu dịch là Khánh Hỷ, ông 

là con chú bác với Phật Thích Ca, học rộng. nhớ nhiều là bực đa 

văn thứ nhứt trong hàng Thanh Văn đệ tử. 

51. Kim cang: Một chất rất cứng chắc không chi phá vỡ nó đƣợc, 

mà nó lại hay phá vỡ các thứ cứng   

52. Pháp thân: Có 3 thứ:  

1) Pháp Hóa sanh thân, tức là thân Kim cang; 

2) Ngũ phần pháp thân (đã giải nơi phẩm 2); 

3) Thật tƣớng của các pháp, đồng hợp thành thân Phật. 

53.  Tƣ  dục  thân:  Thân  hình  do  tƣ  tƣởng  ái  dục  đợi  duyên  hòa 

hiệp sanh ở trong 3 cõi. 

54. Vô lậu: Không còn rơi lọt, tức từ các bực Thánh trong hàng 

Thanh  Văn.  Bồ  Tát tu  hành  đã  dứt  hết  phiền  não,  tự  tâm  thanh 

tịnh giải thoát, không còn nghiệp chƣớng rơi lọt vào trong ba cõi 

sanh tử nữa nên gọi là vô lậu. 

55. Năm món trƣợc:   

1) Kiếp trƣợc: thời gian biến đổi không ngừng có đủ 4 món 

trƣợc dƣới đây:   

2) Kiến trƣợc: sự thấy biết sai lầm, tin nhận tà vạy, chính là 

những món “Lợi sử” vậy. 

3) Phiền não trƣợc: tham sân lững lẫy, si mê điên đảo v.v... 

chính là những món “Ðộn sử’ vậy. 

4) Chúng sanh trƣợc: sanh tử, tử sanh nối luôn không dứt. 

5) Mạng trƣợc: thọ mạng ngắn ngủi. 

56. Bổn duyên: Do lai duyên sự của mình. 

69 

IV. PHẨM BỒ TÁT (1)  

BỒ TÁT DI LẶC (2)  

Lúc bấy giờ Phật bảo Bồ Tát Di Lặc:   

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Di Lặc bạch Phật:   

–  Bạch  Thế  Tôn!  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? - Nhớ lại lúc trƣớc con nói hạnh “bất thối chuyển” (3), cho vị 

Thiên Vƣơng ở cõi trời Ðâu Suất và quyến thuộc của ngƣời, lúc 

ấy ông Duy Ma Cật đến nói với con rằng: “Ngài Di Lặc! Thế Tôn 

thọ  ký  (4)  cho  Ngài  một  đời  sẽ  đƣợc  quả  Vô  Thƣợng  Chánh 

Ðẳng Chánh Giác, đó là đời nào mà Ngài đƣợc thọ ký? Ðời quá 

khứ chăng? Ðời vị lai chăng? Ðời hiện tại chăng? Nếu là đời quá 

khứ  thời  quá  khứ  đã  qua.  Nếu  là  đời  vị  lai  thời  vị  lai  chƣa  đến. 

Nếu  là  đời  hiện  tại  thời  hiện  tại  không  dừng  (trụ).  Nhƣ  lời  Phật 

nói:  “Này  Tỳ  Kheo!  Nhƣ  ông  ngay  bây  giờ  cũng  sanh,  cũng  già, 

cũng  chết!”. Nếu  dùng  vô  sanh  (5) mà  đƣợc  thọ  ký,  thì vô  sanh 

tức  là  chánh  vị  (6),  ở  trong  chánh  vị  cũng  không  thọ  ký,  cũng 

không đƣợc quả Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Thế nào 

Di Lặc đƣợc thọ ký một đời ƣ? Là từ “Nhƣ” sanh mà đƣợc thọ ký, 

hay là từ “Nhƣ” diệt mà đƣợc thọ ký? Nếu từ Nhƣ sanh mà đƣợc 

thọ ký, mà Nhƣ không có sanh. Nếu từ Nhƣ diệt đƣợc thọ ký, mà 

Nhƣ không có diệt. Tất cả chúng sanh đều Nhƣ, tất cả Pháp cũng 

Nhƣ, các Thánh Hiền cũng Nhƣ, cho đến Di Lặc cũng Nhƣ. Nếu 

Di Lặc đƣợc thọ ký, tất cả chúng sanh cũng phải đƣợc thọ ký - Vì 

sao?  Vì  Nhƣ  không  hai  không  khác.  Nếu  Di  Lặc  đƣợc  quả  Vô 

Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  tất  cả  chúng  sanh  cũng  đều 

đƣợc. Vì sao? - Tất cả chúng sanh chính là tƣớng Bồ Ðề(7). Nếu 

70 

Di Lặc đƣợc diệt độ, tất cả chúng sanh cũng phải diệt độ. Vì sao? 

-  Chƣ  Phật  biết  tất  cả  chúng  sanh  rốt  ráo  vắng  lặng,  chính  là 

tƣớng Niết bàn, chẳng còn diệt nữa. Cho nên Di Lặc, chớ dùng 

Pháp  đó  dạy  bảo  các  Thiên  tử,  thật  không  có  chi  phát  tâm  Vô 

Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  cũng  không  có  chi  thối  lui. 

Ngài Di Lặc! Phải làm cho các vị Thiên tử này bỏ chỗ kiến chấp 

phân  biệt  Bồ  Ðề.  Vì  sao?  Bồ  Ðề  không  thể  dùng  thân  đƣợc, 

không thể dùng tâm đƣợc. Tịch diệt là Bồ Ðề, vì diệt các tƣớng; 

chẳng nhận xét là Bồ Ðề, vì ly các duyên; chẳng hiện hạnh là Bồ 

Ðề, vì không ghi nhớ; đoạn là Bồ Ðề, bỏ các kiến chấp; ly là Bồ 

Ðề, lìa các vọng tƣởng; chƣớng là Bồ Ðề, ngăn các nguyện (8); 

bất nhập là Bồ Ðề, không tham đắm; thuận là Bồ Ðề, thuận chơn 

nhƣ; trụ là Bồ Ðề, trụ pháp tánh; đến là Bồ Ðề, đến thật tế; bất nhị 

(9) là Bồ Ðề, ly ý pháp; bình đẳng là Bồ Ðề, đồng hƣ không; vô vi 

là Bồ Ðề, không sanh, trụ, diệt; tri là Bồ Ðề, rõ tâm hạnh chúng 

sanh; không hội là Bồ Ðề, các nhập không nhóm(10); không hiệp 

là  Bồ  Ðề,  rời  tập  khí  phiền  não;  không  xứ  sở  là  Bồ  Ðề,  không 

hình sắc; giả danh là Bồ Ðề, danh tự vốn không; nhƣ huyễn hóa 

là  Bồ  Đề,  không  thủ  xả;  không  loạn  là  Bồ  Ðề,  thƣờng  tự  vắng 

lặng; thiện tịch là Bồ Ðề, tánh thanh tịnh; không thủ là Bồ Ðề, rời 

phan  duyên;  không  khác  là  Bồ  Ðề,  các  Pháp  đồng  đẳng;  không 

sanh là Bồ  Ðề,  không thể ví dụ; vi diệu là Bồ Ðề, các Pháp khó 

biết. 

–  Bạch  Thế  Tôn?  Khi  ông  Duy  Ma  Cật  nói  Pháp  ấy,  hai  trăm  vị 

Thiên tử chứng đƣợc Vô Sanh Pháp Nhẫn. Vì thế, nên con không 

kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



71 

ÐỒNG TỬ QUẢNG NGHIÊM (11–12)  

Phật bảo Ðồng tử Quang Nghiêm:   

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Quang Nghiêm bạch Phật:   

-  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? - Nhớ lại ngày trƣớc con ở trong thành lớn Tỳ Da Ly vừa ra, 

lúc đó ông Duy Ma Cật mới vào thành, con liền chào và hỏi rằng: 

“Cƣ sĩ, từ đâu đến đây?”. 

Ông đáp: “Tôi từ Ðạo tràng (13) đến”. 

Con hỏi: “Ðạo tràng là gì?”. 

Ông  đáp  Trực  tâm  là  Ðạo  tràng,  vì  không  hƣ  dối;  phát  hạnh  là 

đạo tràng, làm xong các việc; thâm tâm là đạo tràng, thêm nhiều 

công đức; Bồ Ðề tâm là đạo tràng, vì không sai lầm; bố thí là đạo 

tràng, không mong phƣớc báu; trì giới là đạo tràng, đƣợc nguyện 

đầy  đủ;  nhẫn  nhục  là  đạo  tràng,  đối  chúng  sanh  tâm  không 

chƣớng ngại; tinh tấn là đạo tràng, không biếng trễ; thiền định là 

đạo  tràng,  tâm  điều  nhu  (14);  trí  tuệ  là  đạo  tràng,  thấy  rõ  các 

Pháp; từ là đạo tràng, đồng với chúng sanh; bi là đạo tràng, nhẫn 

chịu sự khổ nhọc; hỉ là đạo tràng, ƣa vui Chánh Pháp; xả là đạo 

tràng,  trừ  lòng  thƣơng  ghét;  thần  thông  là  đạo  tràng,  thành  tựu 

Pháp lục thông; giải thoát là đạo tràng, hay trái bỏ; phuơng tiện là 

đạo tràng, giáo hóa chúng sanh; tứ nhiếp là đạo tràng, nhiếp độ 

chúng sanh; đa văn(15) là đạo tràng, đúng theo chỗ nghe mà thật 

hành; phục tâm là đạo tràng, chánh quán (16) các Pháp; ba mƣơi 

bảy  phẩm  trợ  đạo  là  đạo  tràng,  bỏ  Pháp  hữu  vi;  tứ  đế  là  đạo 

tràng, chẳng dối lầm thế gian; duyên khởi là đạo tràng, từ vô minh 

72 

cho đến lão, tử đều không hết; các phiền não là đạo tràng, biết là 

vô ngã; tất cả Pháp là đạo tràng, biết các Pháp trống không; hàng 

ma là đạo tràng, không lay động; tam giới là đạo tràng, không chỗ 

đến; sƣ tử rống là đạo tràng, không sợ sệt; thập lực, vô úy, bất 

cộng  pháp  là  đạo  tràng,  không  các  lỗi;  tam  minh  là  đạo  tràng, 

không còn ngại; một niệm biết tất cả Pháp là đạo tràng, thành tựu 

nhứt thiết chủng trí (17). Nhƣ vậy Thiện nam tử! Nếu Bồ Tát đúng 

theo các Pháp ba la mật mà giáo hóa chúng sanh, thời bao nhiêu 

việc  làm,  hoặc  nhứt  cử  nhứt  động,  phải  biết  đều  là  từ  nơi  đạo 

tràng mà ra, ở nơi Phật Pháp vậy”. 

Khi  ông  Duy  Ma  Cật  nói  Pháp  ấy,  năm  trăm  vị  Thiên  nhơn  đều 

phát  tâm  Vô  Thƣợng Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác.  Vì  thế,  nên  con 

không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



BỒ TÁT TRÌ THẾ (18)  

Phật bảo Bồ Tát Trì Thế:   

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Bồ Tát Trì Thế bạch Phật:   

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? - Nhớ lại lúc trƣớc, con ở nơi tịnh thất, bấy giờ ma Ba Tuần 

(19) đem một muôn hai nghìn Thiên nữ giống nhƣ trời Ðế Thích, 

trổi nhạc đờn ca đi đến chỗ con ở, Ma cùng với quyến thuộc cúi 

đầu  làm  lễ  dƣới  chân  con,  chấp  tay  cung  kính  đứng  sang  một 

bên. Trong ý con cho là trời Ðế Thích nên bảo rằng: “Lành thay, 

mới đến Kiều Thi Ca (20)? Dù là có phƣớc chớ nên buông lung. 

73 

Ông nên quán ngũ dục là vô thƣờng để cầu cội lành, ở nơi thân 

mạng, tài sản mà tu pháp bền chắc (21)”. 

Ma vƣơng nói với con: “Thƣa Chánh sĩ (22)! Xin Ngài nhận một 

muôn hai nghìn Thiên nữ này để dùng hầu hạ quét tƣớc”. Con nói 

rằng: “Này Kiều Thi Ca! Ông đừng cho vật phi pháp này, tôi là kẻ 

Sa môn Thích tử, việc ấy không phải việc của tôi”. Nói chƣa dứt 

lời, bỗng ông Duy Ma Cạt đến nói với con: “Ðây chẳng phải là Ðế 

Thich,  mà  là  Ma  đến  khuấy  nhiễu  ông  đấy!.  ”  Ông  lại  bảo  Ma 

rằng: “Các vị Thiên nữ này nên đem cho ta, nhƣ ta đây mới nên 

thọ”. Ma sợ hãi nghĩ rằng: “Có lẽ ông Duy Ma Cật đến khuấy rối 

ta chăng?”.  Ma muốn ẩn hình mà không thể ẩn, rán hết thần lực, 

cũng  không  đi  đƣợc.  Liền  nghe  giữa  hƣ  không  có  tiếng  rằng: 

“Này Ba Tuần! Hãy đem Thiên nữ cho ông Duy Ma Cật thì mới đi 

đƣợc”. Ma vì sợ hãi, nên miễn cƣỡng cho. 

Khi ấy ông Duy Ma Cật bảo các Thiên nữ rằng:  

– Ma đã đem các ngƣơi cho ta rồi, nay các ngƣơi đều phải phát 

tâm  Vô  Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác.  Rồi  ông  theo  căn  cơ 

của Thiên nữ mà nói pháp để cho phát ý đạo, và bảo rằng “Các 

ngƣơi đã phát ý đạo, có Pháp vui để tự vui chớ nên vui theo ngũ 

dục (23) nữa”. 

Thiên nữ hỏi: “Thế nào là Pháp vui?”. 

Ðáp: “Vui thuờng tin Phật; vui muốn nghe pháp; vui cúng dƣờng 

tăng; vui lìa ngũ dục; vui quán ngũ ấm nhƣ oán tặc; vui quán thân 

tứ đại nhƣ rắn độc; vui quán nội nhập (sáu căn) nhƣ không; vui 

giữ gìn đạo ý; vui lợi ích chúng sanh; vui cung kính cúng dƣờng 

bực sƣ trƣởng; vui nhẫn nhục nhu hòa; vui siêng nhóm căn lành, 

vui  thiền  định  chẳng  loạn;  vui  rời  cấu  nhiễm  đặng  trí  tuệ  sáng 

74 

suốt;  vui  mở  rộng  tâm  Bồ  Ðề;  vui  hàng  phục  các  Ma;  vui  đoạn 

phiền não; vui thanh tịnh cõi nuớc Phật; vui thành tựu các tƣớng 

tốt  mà  tu  các  công  đức;  vui  trang  nghiêm  đạo  tràng;  vui  nghe 

pháp thâm diệu mà không sợ; vui ba môn giải thoát mà không vui 

phi thời (24); vui gần bạn đồng học; vui ở chung với ngƣời không 

phải  đồng  học  mà  lòng  không  chƣớng  ngại,  vui  giúp  đỡ  ác  tri 

thức; vui gần thiện tri thức; vui tâm hoan hỷ thanh tịnh; vui tu vô 

lƣợng Pháp đạo phẩm. Ðó là Pháp vui của Bồ Tát”. 

Khi ấy ma Ba Tuần bảo các Thiên nữ rằng: “Ta muốn cùng các 

ngƣơi đồng trở về Thiên cung”. 

Các Thiên nữ đáp: “Ông đã đem chúng tôi cho cƣ sĩ, chúng tôi có 

pháp  vui,  chúng  tôi  vui  lắm,  không  còn  muốn  vui  theo  ngũ  dục 

nữa”. 

Ma  liền  thƣa  với  ông  Duy  Ma  Cật  rằng:  “Xin  Ngài  nên  xả  các 

Thiên  nữ  này;  ngƣời  đem  tất  cả  vật  của  mình  để  bố  thí  cho  kẻ 

khác, đó mới là Bồ Tát”. 

Ông Duy Ma Cật nói: “Ta đã xả rồi, ngƣơi hãy đem đi để cho tất 

cả các ngƣời đƣợc pháp nguyện đầy đủ”. 

Lúc ấy các Thiên nữ hỏi ông Duy Ma Cật rằng:  

– Chúng tôi làm thế nào ở nơi cung ma? 

Ông Duy Ma Cật đáp: “Này các chị, có Pháp môn tên là “Vô tận 

đăng”, các chị nên học. Vô tận đăng là ví nhƣ một ngọn đèn mồi 

đốt trăm ngàn ngọn đèn, chỗ tối đều sáng, sáng mãi không cùng 

tận. Nhƣ thế đó các chị? Vả lại một vị Bồ Tát mở mang dẫn dắt 

trăm nghìn chúng sanh phát tâm Bồ Ðề, đạo tâm của mình cũng 

chẳng bị tiêu mất, tùy nói Pháp gì đều thêm lợi ích cho các Pháp 

75 

lành,  đó  gọi  là  “Vô  tận  đăng”.  Các  chị  dầu  ở  cung  ma  mà  dùng 

Pháp môn “Vô Tận Ðăng” này làm cho vô số Thiên nữ phát tâm 

Vô Thƣợng Chánh Ðẳng, Chánh Giác, đó là báo ơn Phật, cũng là 

làm lợi ích cho tất cả chúng sanh”. 

Bấy giờ các Thiên nữ cúi đầu đảnh lễ dƣới chân ông Duy Ma Cật 

rồi  theo  ma  Ba  Tuần  trở  về  Thiên  cung,  bỗng  nhiên  biến  mất 

không còn thấy nữa. 

- Bạch Thế Tôn! Ông Duy Ma Cật có thần lực tự tại và trí tuệ biện 

tài nhƣ thế, nên con không kham lãnh đến thăm bịnh ông. 



TRƢỞNG GIẢ TỬ THIỆN ĐỨC  

Phật bảo Trƣởng giả tử Thiện Ðức:   

– Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Thiện Ðức bạch Phật:   

–  Bạch  Thế  Tôn?  Con  không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh  ông.  Vì 

sao? Nhớ lại thuở trƣớc, con lập ra hội đại thí ở nhà cha con, hạn 

trong bảy ngày để cúng dƣờng cho tất cả vị Sa môn, Bà la môn, 

cùng hàng ngoại đạo, kẻ nghèo khó, hèn hạ, cô độc và kẻ ăn xin. 

Bấy  giờ  ông  Duy  Ma  Cật  đến  trong  hội  nói  với  con  rằng:  “Này 

Trƣởng giả tử! Vả chăng hội đại thí không phải nhƣ hội của ông 

lập  ra  đâu,  phải  làm  hội  Pháp  thí(26)  chớ  lập  ra  hội  đại  thí  này 

làm gì?. 

Con nói: “Thƣa Cƣ sĩ! Sao gọi là hội Pháp thí”. 

76 

Ông  đáp:  “Hội  Pháp  thí  là  đồng  thời  cúng  dƣờng  tất  cả  chúng 

sanh, không trƣớc không sau đó là hội Pháp thí”. 

Con hỏi: “Thế là nghĩa gì?”. 

Cƣ  sĩ  đáp:  “Nghĩa  là  vì  đạo  Bồ  Ðề,  khởi  từ  tâm;  vì  cứu  chúng 

sanh, khởi tâm đại bi; vì muốn giữ gìn chánh pháp, khởi tâm hoan 

hỉ; vì nhiếp trí tuệ, làm theo tâm xả; vì nhiếp tâm tham lẫn, khởi 

bố  thi  ba  la  mật,  vì  độ  kẻ  phạm  giới  khởi  trì  giới  ba  la  mật,  vì 

không ngã (27) pháp (28), khởi nhẫn nhục ba la mật; vì rời tƣớng 

thân tâm, khởi tinh tấn ba la mật; vì tƣớng Bồ Ðề, khởi thiền định 

ba  la  mật;  vì  nhứt  thiết  trí,  khởi  trí  tuệ  ba  la  mật;  vì  giáo  hóa 

chúng sanh mà khởi ra “Không”; chẳng bỏ Pháp hữu vi mà khởi 

“Vô tƣớng”; thị hiện thọ sanh mà khởi “vô tác”; hộ trì Chánh Pháp, 

khởi sức phƣơng tiện; vì độ chúng sanh, khởi pháp tứ nhiếp; vì 

kính  thờ  tất  cả,  khởi  pháp  trừ  khinh  mạn;  đối  thân,  mạng  và  tài 

sản,  khởi  ba  pháp  bền  chắc;  trong  pháp  lục  niệm(29)  khởi  ra 

pháp nhớ tƣởng; ở sáu pháp hòa kính (30), khởi tâm chất trực; 

chơn  chánh  thật  hành  thiện  pháp,  khởi  sự  sống  trong  sạch;  vì 

tâm thanh tịnh hoan hỷ, khởi gần bậc Thánh hiền; vì chẳng ghét 

ngƣời dữ, khởi tâm điều phục; vì pháp xuất gia, khởi thâm tâm; vì 

đúng theo chỗ nói mà làm khởi đa văn; vì Pháp vô tránh, khởi ở 

chỗ yên lặng; vì đi tới Phật huệ, khởi ra ngồi yên lặng (tọa thiền); 

vì  mở  ràng  buộc  cho  chúng  sanh,  khởi  tâm  tu  hành;  vì  đầy  đủ 

tƣớng  tốt  và  thanh  tịnh  cõi  Phật,  khởi  sự  nghiệp  phƣớc  đức;  vì 

muốn  biết  tâm  niệm  tất  cả  chúng  sanh  đúng  chỗ  nên  nói  pháp, 

khởi  ra  nghiệp  trí;  vì  biết  tất  cả  pháp  không  lấy  không  bỏ,  vào 

môn  nhứt  tƣớng(31),  khởi  ra  nghiệp  huệ;  vì  đoạn  tất  cả  phiền 

não, tất cả chƣớng ngại, tất cả bất thiện, khởi làm tất cả pháp trợ 

Phật đạo. Nhƣ vậy Thiện nam tử? Ðó là hội pháp thí. Nếu Bồ Tát 

77 

trụ nơi hội pháp thí đó, là vị đại thí chủ, cũng là phƣớc điền cho 

tất cả thế gian”. 

-  Bạch  Thế  Tôn?  Khi  ông  Duy  Ma  Cật  nói  pháp  ấy,  trong  chúng 

Bà la môn hai trăm ngƣời đều phát tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng 

Chánh Giác. 

Lúc đó tâm con đặng thanh tinh, ngợi khen chƣa từng có, cúi đầu 

đảnh lễ dƣới chơn ông Duy Ma Cật. Con liền mở chuỗi Anh lạc 

giá  đáng  trăm  nghìn  lƣợng  vàng  dâng  lên,  ông  không  chịu  lấy. 

Con nói: “Thƣa Cƣ sĩ! Xin Ngài hãy nạp thọ, tùy ý Ngài cho”. ông 

Duy  Ma  Cật  liền  lấy  chuỗi  Anh  lạc  chia  làm  hai phần,  một  phần 

đem cho ngƣời ăn xin hèn hạ nhứt trong hội, còn một phần đem 

dâng  cho  đức  Nan  Thắng  Nhƣ  Lai.  Tất  cả  chúng  trong  hội  đều 

thấy cõi  nƣớc  Quang Minh và đức Nan  Thắng  Nhƣ Laỉ, lại thấy 

chuỗi Anh lạc ở trên đức Phật kia biến thành bốn trụ đài quí báu, 

bốn mặt đều trang nghiêm rực rỡ không ngăn che nhau. 

Khi  ấy,  ông  Duy  Ma  Cật  hiện  thần  biến  xong,  lại  nói  rằng:  “Nếu 

ngƣời  thí  chủ  dùng  tâm  bình  đẳng  thí  cho  một  ngƣời  ăn  xin  rất 

hèn  hạ  xem  cũng  nhƣ  tƣớng  phƣớc  điền  của  Nhƣ  Lai,  không 

phân biệt, lòng đại bi bình đẳng, không cầu quả báo, đó gọi là đầy 

đủ pháp thí vậy”. 

Trong thành những ngƣời ăn xin hèn hạ bực nhất thấy thần lực 

nhƣ  vậy  và  nghe  lời  nói  kia,  đều  phát  tâm  Vô  Thƣợng  Chánh 

Ðẳng  Chánh  Giác.  Vì  thế,  nên  con  không  kham  lãnh  đến  thăm 

bịnh ông Duy Ma Cật. 

Nhƣ  thế,  các  Bồ  Tát  dều  tuần  tự  đến  trƣớc  Phật  trình  bày  chỗ 

bổn duyên của mình, vị nào cũng khen ngợi, thuật lại  những lời 

78 

ông  Duy  Ma  Cật  và  đều  nói  “Không  kham  lãnh  đến  thăm  bịnh 

ông”. 

79 

Chú thích của phẩm IV  

1.Bồ tát: Nói đủ là Bồ Ðề Tát Đỏa [Bodhisatra] Tàu dịch là Giác 

hữu  tình,  nghĩa  là  tự  mình  đã  giác  ngộ,  lại  hay  giác  ngộ  cho 

chúng sanh. 

Bồ Tát có 3 bực: A) Những ngƣời mới phát tâm tu hành cầu pháp 

Ðại  thừa,  tu  hạnh  Bồ  Tát,  là  Bồ  Tát  mới  phát  tâm.   B)  Những 

ngƣời  học  đạo  Ðại  thừa  đã  lâu  đời,  chứng  đặng  bực  Thập  Trụ, 

Thập Hạnh, Thập Hƣớng cho đến Thập Ðịa là bực Bồ Tát tu lâu. 

C) Bồ Tát chứng bực Ðẳng giác (kề Phật gọi là Bổ xứ Bồ Tát). 

2. Di Lặc: (Maitreya) Tàu dịch là Từ Thị, là họ, tên là A Dật Đa. 

Ngài tu hạnh từ tâm không ai sánh bằng, sau sẽ ra đời nối Đức 

Phật Thích Ca mà thuyết pháp độ sanh gọi là Bổ xứ Bồ Tát. 

3. Bất thối chuyển: Theo Ðại thừa pháp tƣớng có 3 bực:  1) Vị bất 

thối: Từ khi phát tâm tin chắc lý Ðại thừa, trải muôn kiếp tu nhơn 

vào  bực  Thập  trụ  rồi  không  còn  thối  đọa  trong  đƣờng  sanh  tử 

nữa.   2)  Hạnh  bất  thối:  Ðã  vào  bực  Sơ  Ðịa,  nơi  hạnh  lợi  tha 

không còn lui sụt.  3) Niệm bất thối: từ bực Bát địa nhẫn lên đặng 

Diệu  trí  vô  công  dụng,  mỗi  niệm  mỗi  niệm  thẳng  vào  biển  quả 

chơn nhƣ, không còn một niệm nào thối chuyển. 

4. Thọ ký: Ðức Phật đối với chúng sanh phát tâm Ðại thừa trao 

cho  lời  ký  về  sau  ở  nơi  kiếp  nào,  sẽ  thành  Phật  hiệu  là  gì,  cõi 

nƣớc tên chi và trụ thế bao lâu, độ sanh bao nhiêu. 

5. Vô sanh: Chơn lý Niết bàn không sanh không diệt. 

6. Chánh vị: Tức thật tƣớng thƣờng trú  Niết bàn của Tiểu thừa 

cũng gọi là chánh vị; chính là quả vị để tu chứng. 

80 

7. Bồ đề tƣớng: Cái tƣớng không tƣớng là tƣớng Bồ Đề   

8.  Chƣớng  nguyện:  Chơn  nhƣ  đạo  lý  không  có  sự  mong  muốn 

nên ngăn tất cả sự nguyện cầu. 

9. Bất nhị:Không hai; Ý và Pháp là hai mà Bồ đề là vô tâm ý thì 

còn có pháp gì nữa, nên nói là không hai. 

10. Các nhập không nhóm: 6 nhập trong và ngoài, tức 6 căn và 6 

trần  xung  nhập  nhau.  Tự  tánh  nó  vốn  không,  nên  nói  là  không 

nhóm. 

11.  Quang  nghiêm:  Là  dùng  trí  tuệ  quang  minh  và  phƣớc  đức 

quang  minh  trang  nghiêm  Pháp  thân  thanh  tịnh,  gọi  là  Quang 

nghiêm. 

12. Đồng tử: Chẳng luận là tuổi trẻ mới gọi là Ðồng tử, mà những 

vị  tu  hành  từ  nhỏ  tới  già  trọn  không  phạm  dâm  dục,  không  mất 

hạnh thanh tịnh đều đƣợc gọi là Ðồng tử. 

13.  Ðạo  tràng:  Là  chỗ  của  đức  Phật  thành  đạo  nhƣ:  tòa  Kim 

Cang; hoặc chỗ cúng dƣờng đức Phật, chỗ tu tập ngồi thiền, nơi 

chùa chiền cho đến những hạnh Pháp tu hành đắc đạo nhƣ trực 

tâm, thâm tâm v.v... cũng gọi là Ðạo tràng. 

14. Ðiều nhu: Ðối trị phiến não làm cho mềm đi. 

15. Ða văn: Rộng nghe Phật pháp, y theo chỗ nghe mà thật hành 

gọi là Ða văn. 

16. Chánh quán: Quán hiệp đúng nhƣ lời kinh Phật dạy là chánh 

quán, nếu quán khác là tà quán. 

17. Nhứt thiết chủng trí: Trí của Phật biết rõ tất cả đúng nhƣ thật. 

81 

18. Trì Thế Bồ Tát: Là vị Bồ Tát giữ gìn Phật pháp, đem giáo hóa 

chúng sanh trong đời. 

19. Ba tuần: Tàu dịch là: Ác giả, sát giả tên thứ Ác ma có ác ý, 

làm các việc ác, thƣờng muốn làm dứt mất huệ mạng của ngƣời 

tu hành. 

20. Kiều Thi Ca: Là họ của trời Ðế Thích, tên là Thích Ðề Hoàn 

Nhơn. 

21. Tu pháp bền chắc: Có 3 pháp bền chắc là ở nơi thân mạng và 

của  cải  đều  quên  bỏ,  mà  tu  hành  theo  chánh  đạo,  sẽ  đƣợc  cái 

thân bất hoại, mạng vô cùng, của vô tận, dù cho trái đất cháy tan, 

kiếp số có cùng tận, mà 3 món ấy đều không tận, nên nói là bền 

chắc. 

22.  Chánh  sĩ:  Tiếng  Phạn  là  Bồ  Tát,  dịch  là  Chánh  Sĩ,  nghĩa  là 

bực cầu chánh đạo tu hạnh Ðại thừa. 

23.  Ngũ  dục:  Năm  món  làm  khởi  tâm  ham  muốn  của  ngƣời:  1) 

Sắc, 2) Thinh, 3) Hƣơng, 4) Vị, 5) Xúc. Lại có chỗ nói: 1) Của cải, 

2) Sắc đẹp, 3) Uống ăn, 4) Danh dự, 5)Ngủ nghỉ. 

24.  Vui  ba  môn  giải  thoát,  không  vui  phi  thời:  Ba  môn  1)Không, 

2)Vô tƣớng, 3)Vô tác. Ba thừa đều noi theo tu tập gọi là môn, cởi 

mở  sự  ràng  buộc  gọi  là  giải  thoát.  Tu  hành  chƣa  đến  chỗ  cùng 

tột,  giữa  chừng  muốn  thủ  chứng  nhƣ  hàng  Nhị  thừa,  đó  là  Phi 

Thời. Hàng Bồ Tát không muốn nhƣ thế nên nói là không vui phi 

thời. 

25.  Trƣởng  giả  tử  Thiện  Ðức:  Là  vị  trƣởng  giả  có  căn  lành  đầy 

đủ, cội đức trồng sâu nên xƣng là Thiện Ðức. 

82 

26. Pháp thí: Thí có 3 cách:  1) Tài thí: là dùng của cải bố thí cho 

ngƣời;   2)  Tâm  thí:  dùng  tâm  từ,  tâm  bình  đẳng  ban  sự  vui  cho 

ngƣời.   3)  Pháp  thí:  nói  pháp  độ  ngƣời  làm  những  việc  lợi  ích 

chúng sanh hiện tại và vị lai. 

27. Ngã: Phần tác động chủ tể. 

28. Pháp: Phần thể chất, hình tƣợng, nghĩa lý, vũ trụ. 

29. Lục niệm:   

1) Niệm Phật: tuởng niệm đấng thực hiện sự thực; 

2) Niệm Pháp: tƣởng niệm sự thực; 

3) Niệm Tăng: tƣởng niệm ngƣời thực hành sự thực; 

4) Niệm Giới: tƣởng niệm công đức giới pháp và sự giữ giới; 

5) Niệm thí: tƣởng niệm sự bố thí; 

6) Niệm thiên: tƣởng niệm sanh về cõi chƣ Thiên. Thiên có ba:  

1) Tam giới thiên: cõi Dục, Sắc và Vô Sắc; 

2) Tịnh thiên: cảnh giới của Nhị thừa sanh về. 

3) Ðệ nhứt nghĩa thiên: cảnh giới của Bồ Tát sanh về. 

30.  Sáu  pháp  hòa  kính:   1)  Thân  hòa  kính:  Thân  nghiệp  đồng 

cung kính nhau.  2) Khẩu hòa kính: Khẩu nghiệp đồng ngợi khen 

khuyên nhủ nhau.  3) Ý hòa kính: Tâm ý đồng tín mến nhau.  4) 

Giới  hòa  kính:  Ðồng  giữ  một  giới  pháp.   5)  Kiến  hòa  kính:  Chỗ 

hiểu biết đồng giải bày cho nhau.  6) Lợi hòa kính: Ðồng chia các 

món cúng dƣờng. 

31. Nhứt tƣớng: Thể tánh chơn thật bình đẳng, không có tƣớng 

sai khác, nên gọi là Nhứt tƣớng. 

83 

V. PHẨM VĂN THÙ SƢ LỢI (1)... ( Thăm bịnh )  

Lúc bấy giờ, Phật bảo Văn Thù Sƣ Lợi:   

- Ông đi đến thăm bịnh ông Duy Ma Cật. 

Văn Thù Sƣ Lợi bạch Phật:   

- Bạch Thế Tôn? Bực Thƣợng nhơn kia khó bề đối đáp, vì ông ấy 

rất thâm đạt thật tƣớng, khéo nói pháp mầu, trí tuệ vô ngại, biện 

tài thông suốt, rõ thấu phƣơng pháp tu trì của tất cả Bồ Tát, thâm 

nhập  kho  tạng  bí  mật  của  Chƣ  Phật,  hàng  phục  các  ma,  thần 

thông tự tại và trí tuệ phƣơng tiện đều đặng rốt ráo. Tuy thế, con 

xin vƣng thánh chỉ của Phật đến thăm bịnh ông. 

Lúc ấy, trong Ðại chúng các hàng Bồ Tát và hàng Ðại đệ tử, Ðế 

Thích, Phạm thiên, Tứ thiên vƣơng đều nghĩ rằng: “Hôm nay hai 

vị đại sĩ: Văn Thù Sƣ Lợi và Duy Ma Cật cùng nhau đàm luận tất 

nói pháp mầu”. Tức thời, tám nghìn Bồ Tát, năm trăm Thanh Văn 

và trăm nghìn Thiên nhơn đều muốn đi theo. 

Bấy giờ, Văn Thù Sƣ Lợi cùng các Bồ Tát, Ðại đệ tử và các hàng 

Thiên nhơn cung kính đoanh vây đi vào đại thành Tỳ Da Ly. 

Lúc  ấy,  Trƣởng  giả  Duy  Ma  Cật  thầm  nghĩ:  “Nay  đây  Ngài  Văn 

Thù Sƣ Lợi cùng đại chúng đồng đến viếng thăm”. Ông liền dùng 

sức thần thông làm cho trong nhà trống rỗng, không có vật chi và 

cũng  không  có  ngƣời  thị  giả  nào,  chỉ  để  một  chiếc  giƣờng  cho 

ông nằm bịnh. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi vào nhà ông Duy Ma Cật rồi, thấy trong nhà 

trống  rỗng  không  có  vật  chi,  chỉ  có  một  mình  ông  nằm  trên 

giƣờng mà thôi. Khi ấy ông Duy Ma Cật chào rằng:   

84 

- Quí hóa thay! Ngài Văn Thù Sƣ Lợi mới đến! Tƣớng không đến 

mà đến, tƣớng không thấy mà thấy. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nói:   

- Phải đấy, Cƣ sĩ! Nếu đã đến tức là không đến, nếu đã đi tức là 

không đi. Vì sao? - Ðến không từ đâu đến, đi không đến nơi đâu, 

hễ có thấy tức là không thấy. Thôi việc ấy hãy để đó. - Cƣ sĩ bịnh 

có chịu nổi đƣợc không? Ðiều trị có bớt không? Bịnh không đến 

nỗi  tăng  ƣ?  Thế Tôn ân  cần  hỏi  thăm  chi  xiết.  Bịnh  Cƣ  sĩ  nhơn 

đâu mà sanh, sanh đã bao lâu phải thế nào mới mạnh đƣợc? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

- Từ nơi si mà có ái, bịnh tôi sanh. Vì tất cả chúng sanh bịnh, nên 

tôi  bịnh.  Nếu  tất  cả  chúng  sanh  không  bịnh,  thì  bịnh  tôi  lành.  Vì 

sao? - Bồ Tát vì chúng sanh mà vào đƣờng sanh tử, hễ có sanh 

tử  thời  có  bịnh,  nếu  chúng  sanh  khỏi  bịnh  thì  Bồ  Tát  không  có 

bịnh. Ví nhƣ ông Trƣởng giả chỉ có một ngƣời con, hễ ngƣời con 

bịnh, thì cha mẹ cũng bịnh, nếu bịnh của con lành, cha mẹ cũng 

mạnh. Bồ Tát cũng thế? Ðối với tất cả chúng sanh, thƣơng mến 

nhƣ  con,  nên  chúng  sanh  bịnh,  Bồ  Tát  cũng  bịnh,  chúng  sanh 

lành, Bồ Tát cũng lành - Ngài lại hỏi bịnh ấy nhơn đâu mà sanh? - 

Bồ Tát có bịnh là do lòng đại bi. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi:   

- Cƣ sĩ? Nhà này vì sao trống không và không có thị giả? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

- Cõi nƣớc của chƣ Phật cũng đều không. 

- Lấy gì làm không? 

85 

- Lấy không làm không. 

- Ðã không, cần gì phải không? 

- Vì không phân biệt, nên không. 

- Không, có thể phân biệt đƣợc ƣ? 

- Phân biệt cũng không. 

- Không, phải tìm nơi đâu? 

- Phải tìm trong sáu mƣơi hai món kiến chấp (2). 

- Sáu mƣơi hai món kiến chấp phải tìm nơi đâu? 

- Phải tìm trong các pháp giải thoát của chƣ Phật. 

- Pháp giải thoát của chƣ Phật phải tìm nơi dâu? 

- Phải tìm nơi tâm hạnh của tất cả chúng sanh (3). 

- Ngài lại hỏi vì sao không thị giả? 

- Tất cả chúng ma và các ngoại đạo đều là thị giả của tôi. Vì sao? 

Vì các ma ƣa sanh tử, mà Bồ Tát ở nơi sanh tử không bỏ. Còn 

ngoại  đạo  ƣa  các  kiến  chấp,  mà  Bồ  Tát  ở  nơi  các  kiến  chấp 

không động. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi:   

- Bịnh của Cƣ sĩ tƣớng trạng thế nào? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

- Bịnh của tôi không hình, không tƣớng, không thể thấy đƣợc. 

- Bịnh ấy hiệp với thân hay hiệp với tâm? 

86 

-  Không  phải  hiệp  với  thân,  vì  thân  tƣớng  vốn  lìa;  cũng  không 

phải hiệp với tâm, vì tâm nhƣ huyễn. 

- Ðịa đại, thủy đại, phong đại, hỏa đại, trong bốn đại bịnh về đại 

nào? 

-  Bịnh  ấy  không  phải  địa  đại,  cũng  không  lìa  địa  đại;  thủy,  hỏa, 

phong đại cũng nhƣ thế. Nhƣng bịnh của chúng sanh là từ nơi tứ 

đại mà khởi, vì chúng sanh bịnh nên tôi có bịnh. 

Khi ấy Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi ông Duy Ma Cật:   

- Phàm Bồ Tát an ủi Bồ Tát có bịnh nhƣ thế nào? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

-  Nói  thân  vô  thƣờng,  không  nói  nhàm  chán  thân.  Nói  thân  có 

khổ, không nói ƣa thích Niết bàn. Nói thân vô ngã mà khuyên dạy 

dắt dìu chúng sanh. Nói thân không tịch, không nói là rốt ráo tịch 

diệt.  Nói  ăn  năn  tội  trƣớc,  không  nói  vào  nơi  quá  khứ  (4).  Lấy 

bịnh  mình  mà  thƣơng  bịnh  ngƣời.  Phải  biết  cái  khổ  vô  số  kiếp 

trƣớc, phải nghĩ sự lợi ích cho tất cả chúng sanh, nhớ đến việc 

làm  phƣớc,  tƣởng  đến  sự  sống  trong  sạch,  chớ  nên  sanh  tâm 

buồn  rầu,  phải  thƣờng  khởi  lòng  tinh  tấn,  nguyện  sẽ  làm  vị  y 

vƣơng điều trị tất cả bịnh chúng sanh. Bồ Tát phải an ủi Bồ Tát có 

bịnh nhƣ thế để cho đƣợc hoan hỷ. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi:   

- Cƣ sĩ! Bồ Tát có bịnh phải điều phục tâm mình nhƣ thế nào? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

87 

-  Bồ  Tát  có  bịnh  phải  nghĩ  thế  này:  ta  nay  bịnh  đây  đều  từ  các 

món phiền não, điên đảo vọng tƣởng đời trƣớc sanh ra, là pháp 

không thật có, lấy ai chịu bịnh đó. Vì sao? Vì tứ đại hòa hợp giả 

gọi là thân, mà tứ đại không chủ, thân cũng không ngã. Lại nữa, 

bịnh này khởi ra đều do chấp ngã (5), vì thế ở nơi ngã không nên 

sanh lòng chấp đắm. Ðã biết gốc bịnh, trừ ngay ngã tƣởng (6) và 

chúng sanh tƣởng (7), phải khởi pháp tƣởng (8). Nên nghĩ rằng: 


“Thân này chỉ do các pháp hiệp thành, khởi chỉ là pháp khởi, diệt 

chỉ  là  pháp  diệt.  Lại  các  pháp  ấy  đều  không  biết  nhau,  khi  khởi 

không  nói  nó  khởi,  khi  diệt  không  nói  nó  diệt.”  Bồ  Tát  có  bịnh 

muốn trừ diệt pháp tƣởng phải nghĩ rằng: “Pháp tƣởng này cũng 

là điên đảo, điên đảo tức là bịnh lớn, ta nên xa lìa nó” – Thế nào 

là xa lìa? Lìa ngã và ngã sở – Thế nào là lìa ngã và ngã sở? Là 

lìa hai pháp  – Thế nào là lìa hai pháp?  Là không nghĩ các pháp 

trong,  ngoài  (9),  mà  thật  hành  theo  bình  đẳng  –  Sao  gọi  bình 

đẳng?  Là  ngã  bình  đẳng,  Niết  bàn  bình  đẳng.  Vì  sao?  Ngã  và 

Niết bàn hai pháp này đều không – Do đâu mà không? Vì do văn 

tự nên không. Nhƣ thế, hai pháp không có tánh quyết định. Nếu 

đặng nghĩa bình đẳng đó, thì không có bịnh chi khác, chỉ còn có 

bịnh Không, mà bịnh Không cũng không nữa. Vị Bồ Tát có bịnh 

dùng tâm không thọ mà thọ các món thọ, nếu chƣa đầy đủ Phật 

pháp cũng không diệt thọ mà thủ chứng (10), (nhƣ Nhị thừa). Dù 

thân có khổ, nên nghĩ đến chúng sanh trong ác thú mà khởi tâm 

đại bi. Ta đã điều phục đƣợc tâm ta, cũng nên điều phục cho tất 

cả chúng sanh. Chỉ trừ bịnh (chấp) mà không trừ pháp, dạy cho 

dứt trừ gốc bịnh – Sao gọi là gốc bịnh? Nghĩa là có phan duyên, 

do  có  phan  duyên  mà  thành  gốc  bịnh.  Phan  duyên  nơi  đâu?  Ở 

trong ba cõi  – Làm thế nào đoạn phan duyên?  Dùng vô sở đắc; 

nếu vô sở đắc thì không có phan duyên – Sao gọi là vô sở đắc? 

88 

Nghĩa  là  ly  hai  món  chấp  –  Sao  gọi  là  hai  món  chấp?  Nghĩa  là 

chấp trong và chấp ngoài (11); ly cả hai đó là vô sở đắc  – Ngài 

Văn  Thù  Sƣ  Lợi!  Ðó  là  Bồ  Tát  có  bịnh,  điều  phục  tâm  mình  để 

đoạn  các  khổ:  già,  bịnh,  chết  là  Bồ  Ðề  của  Bồ  Tát.  Nếu  không 

nhƣ thế chỗ tu hành của mình không đƣợc trí tuệ thiện lợi. Ví nhƣ 

ngƣời chiến thắng kẻ oán tặc mới là dõng, còn vị nào trừ cả già, 

bịnh, chết nhƣ thế mới gọi là Bồ Tát  – Bồ  Tát có bịnh nên nghĩ 

thêm  thế  này:  “Nhƣ  bịnh  của  ta  đây,  không  phải  là  thật,  không 

phải  có;  bịnh  của  chúng  sanh  cũng  không  phải  thật,  không  phải 

có”. Khi quán sát nhƣ thế, đối với chúng sanh nếu có khởi lòng 

đại bi ái kiến (12) thì phải bỏ ngay. Vì sao? –Bồ Tát phải trừ dứt 

khách  trần phiền  não  (13) mà  khởi  đại  bi,  chớ đại  bi  ái  kiến  đối 

với sanh tử có tâm nhàm chán, nếu lìa đƣợc ái kiến thì không có 

tâm nhàm chán, sanh ra nơi nào không bị ái kiến che đậy, không 

còn bị sự ràng buộc, lại nói pháp cởi mở sự ràng buộc cho chúng 

sanh  nữa.  Nhƣ  Phật  nói:  “Nếu  mình  trói  mà  mở  trói  cho  ngƣời 

khác,  không  thể  đƣợc;  nếu  mình  không  bị  trói  mới  mở  trói  cho 

ngƣời khác đƣợc”. Vì thế, Bồ Tát không nên khởi những sự ràng 

buộc  –  Sao  gọi  là  ràng  buộc?  Sao  gọi  là  giải  thoát?  Tham  đắm 

nơi thiền vị là Bồ Tát bị ràng buộc. Dùng phƣơng tiện thọ sanh là 

Bồ  Tát đƣợc  giải  thoát.  Lại không  có  phƣơng  tiện  huệ  thì  buộc, 

có phƣơng tiện huệ thì giải, không huệ phƣơng tiện thì buộc, có 

huệ phƣơng tiện thì giải. Sao gọi không có phƣơng tiện thì buộc? 

Bồ Tát dùng ái kiến trang nghiêm Phật độ, thành tựu chúng sanh, 

ở trong pháp “không, vô tƣớng, vô tác” mà điều phục lấy mình, đó 

là không có phƣơng tiện huệ thì buộc – Sao gọi có phƣơng tiện 

huệ  thì  giải?  Bồ  Tát  không  dùng  ái  kiến  trang  nghiêm  Phật  độ, 

thành  tựu  chúng  sanh,  ở  trong  pháp  “không,  vô  tƣớng,  vô  tác”, 

điều phục lấy mình, không nhàm chán mõi mệt, đó là có phƣơng 

89 

tiện huệ thì giải – Sao gọi là không có huệ phƣơng tiện thì buộc? 

Bồ  Tát  trụ  nơi  các  món  phiền  não,  tham  dục,  sân  hận,  tà  kiến 

v.v... mà trồng các cội công đức, đó là không có huệ phƣơng tiện 

thì buộc – Sao gọi có huệ phƣơng tiện thì giải? Là xa lìa các thứ 

phiền não, tham dục, sân hận, tà kiến v.v... mà vun trồng các cội 

công đức, hồi hƣớng Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác, đó là 

có  huệ  phƣơng  tiện  thì  giải  –  Ngài  Văn  Thù  Sƣ  Lợi!  Bồ  Tát  có 

bịnh  đấy  phải  quán  sát  các  pháp  nhƣ  thế  (quán  phi  chơn,  phi 

hữu...). Lại nữa, quán thân vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, đó là 

“huệ”. Dù thân có bịnh vẫn ở trong sanh tử làm lợi ich chúng sanh 

không  nhàm  mõi,  đó  là  “phƣơng  tiện”.  Lại  nữa  quán  thân:  thân 

không  rời  bịnh,  bịnh  chẳng  rời  thân,  bịnh  này,  thân  này,  không 

phải mới, không phải cũ, đó là “huệ”. Dù thân có bịnh mà không 

nhàm chán trọn diệt độ, đó là “phƣơng tiện”. 

- Ngài Văn Thù Sƣ Lợi! Bồ Tát có bịnh nên điều phục tâm mình 

nhƣ  thế,  mà  không  trụ  trong  đó,  cũng  không  trụ  nơi  tâm  không 

điều phục. Vì sao? Nếu trụ nơi tâm không điều phục là pháp của 

phàm phu, nếu trụ nơi tâm điều phục là pháp của Thanh Văn, cho 

nên  Bồ  Tát  không  nên  trụ  nơi  tâm  điều  phục  hay  không  điều 

phục, lìa hai pháp ấy là hạnh Bồ Tát. Ở trong sanh tử mà không 

bị nhiễm ô, ở nơi Niết bàn mà không diệt độ hẳn là hạnh Bồ Tát. 

Không phải hạnh phàm phu, không phải hạnh Hiền thánh là hạnh 

Bồ Tát. Không phải hạnh nhơ, không phải hạnh sạch là hạnh Bồ 

Tát.  Tuy  vƣợt  khỏi  hạnh  ma  mà  hiện  các  việc  hàng  phục  ma  là 

hạnh Bồ Tát. Cầu nhứt thiết trí, không cầu sái thời (14) là  hạnh 

Bồ  Tát.  Dù  quán  các  pháp  không  sanh  mà  không  vào  chánh  vị 

(chơn  nhƣ)  là  hạnh  Bồ  Tát.  Quán  mƣời  hai  duyên  khởi(15)  mà 

vào các tà kiến là hạnh Bồ Tát. Nhiếp độ tất cả chúng sanh mà 

không mê đắm  chấp trƣớc là hạnh Bồ Tát. Ƣa  xa lìa mà không 

90 

nƣơng theo sự dứt đoạn thân tâm là hạnh Bồ Tát. Tuy ở trong ba 

cõi mà không hoại pháp tánh là hạnh Bồ Tát. Tuy  quán “không” 

mà gieo trồng các cội công đức là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành vô 

tƣớng mà cứu độ chúng sanh là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành vô tác 

mà quyền hiện thọ thân là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành vô khởi (16) 

mà khởi tất cả hạnh lành là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành sáu pháp 

ba  la  mật  (l7)  mà  biết  khắp  các  tâm,  tâm  sở của  chúng  sanh  là 

hạnh Bồ Tát. Dù thật hành sáu pháp thần thông mà không dứt hết 

lậu hoặc(18) (phiền não) là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành bốn tâm vô 

lƣợng mà không tham đắm sanh về cõi Phạm Thế (Phạm thiên) 

là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành thiền định, giải thoát, tam muội, mà 

không theo thiền định thọ sanh là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành bốn 

pháp niệm xứ mà không hoàn toàn lìa hẳn thân, thọ, tâm, pháp là 

hạnh  Bồ  Tát.  Dù  thật  hành  bốn  pháp  chánh  cần  mà  không  rời 

thân tâm tinh tấn là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành  bốn pháp nhƣ ý 

túc mà đặng thần thông tự tại là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành năm 

căn mà phân biệt rành rẽ các căn lợi độn của chúng sanh là hạnh 

Bồ  Tát.  Dù  thật  hành  năm  lực  mà  ƣa  cầu  thập  lực  của  Phật  là 

hạnh Bồ Tát. Dù thật hành bảy pháp giác chi mà phân biệt rõ rệt 

trí tuệ của Phật là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành tám pháp chánh đạo 

mà  ƣa  tu  vô  lƣợng  Phật  đạo  là  hạnh  Bồ  Tát.  Dù  thật  hành  các 

pháp chỉ quán trợ đạo mà trọn không thiên hẳn nơi tịch diệt (Niết 

bàn) là hạnh Bồ Tát. Dù thật hành các pháp bất sanh bất diệt, mà 

dùng tƣớng hảo trang nghiêm thân mình là hạnh Bồ Tát. Dù hiện 

oai nghi theo Thanh Văn, Duyên Giác mà không rời Phật pháp là 

hạnh  Bồ  Tát.  Dù  tùy  theo  tƣớng  hoàn  toàn  thanh  tịnh  của  các 

pháp mà tùy theo chỗ sở ứng hiện thân là hạnh Bồ Tát. Dù quán 

sát cõi nƣớc của chƣ Phật trọn vắng lặng nhƣ hƣ không mà hiện 

ra rất nhiều cõi Phật thanh tịnh là hạnh Bồ Tát.  Dù chứng đặng 

91 

quả Phật, chuyển Pháp luân, nhập Niết bàn mà không bỏ đạo Bồ 

Tát là hạnh Bồ Tát vậy. 

Khi  ông  Duy  Ma  Cật  nói  những  lời  ấy  rồi,  cả  đại  chúng  đi  theo 

ngài  Văn  Thù  Sƣ  Lợi,  trong  đó  tám  nghìn  vị  Thiên  tử  đều  phát 

tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

92 

Chú thích của phẩm V  

1. Văn Thù Sƣ Lợi: (Manjusri) Tàu dịch là Diệu Ðức, nghĩa là đầy 

đủ ba đức lớn: 1)Tín, 2)Hạnh, 3)Trí. Ngài chứng đặng thật trí, liễu 

ngộ Phật tánh, thông đạt chỗ huyền bí của các pháp, nên đứng 

đầu trong hàng môn sanh của Phật. 

2. 62 món kiến chấp: Ðã giải ở phẩm III số 43. 

3. Tìm nơi tâm hạnh của chúng sanh: Ý nói giải thoát triền phƣợc 

đồng một chơn tánh, nên không phải ngoài vọng có chơn, ngoài 

phàm phu triền phƣợc mà có chƣ Phật giải thoát. 

4. Vào nơi quá khứ: Ý nói an ủi vị Bồ Tát có bịnh ăn năn lỗi trƣớc, 

nhƣng  không  nói  lỗi  ấy  có  thật  tánh  thƣờng  còn  đi  vào  nơi  quá 

khứ, vì muốn phá trừ các tƣớng chấp thƣờng kia. 

5. Chấp ngã: Quan niệm thân tâm là thật. 

6.  Ngã  tƣởng:  vọng  tƣởng  so  đo  suy  nghĩ  cho  thân  tâm  có  cái 

chủ tể thƣờng còn chơn thật. 

7.  Chúng  sanh  tƣởng:  vọng  tƣởng  cố  chấp  cho  chúng  sanh  là 

thực có. 

8. Pháp tƣởng: Tƣởng niệm các pháp do nhơn duyên hợp thành, 

không tự chủ, không thật có. 

9. Pháp trong và ngoài: Là căn, trần, hay tâm, cảnh. 

10. Diệt thọ thủ chứng: Nhập diệt tận định, dứt hết các tâm niệm 

tƣ tƣởng xúc, thọ để chứng lấy cảnh Niết bàn an vui. Tức lối cầu 

chứng của hàng Nhị thừa, vì thấy cảnh vật phiền tạp, chúng sanh 

93 

vô số điên đảo khó bề giáo hóa chuyển đổi đƣợc, nên lánh vào 

cảnh giới an lặng riêng vui. 

11. Chấp trong và chấp ngoài: Trong là vọng tƣởng, ngoài là các 

pháp. Cả hai đều là hƣ vọng giả dối, nên trọn không chỗ đặng. 

12. Ðại bi ái kiến: Là thấy có chúng sanh khổ sanh tâm ái trƣớc, 

mà  khởi  lòng  đại  bi  ra  sức  tế  độ.  Ðó  là  các  hàng  Bồ  Tát  quyền 

thừa chƣa dứt trừ phiền não, còn mê sự mê lý, mà vận lòng từ bi 

ra cứu độ chúng sanh nên còn chấp tƣớng ngƣời bị độ, mình hay 

độ, thƣờng sanh ra tƣ tƣởng nhàm chán mỏi mệt. 

13.  Khách  trần  phiền  não:  Phiền  não  tánh  cách  nó  không  chơn 

thật  thƣờng  hằng,  khi  khởi  khi  diệt,  cũng  nhƣ  ngƣời  khách 

thƣờng qua lại đó đây, không phải thƣờng an trú nhƣ chủ gia; lại 

nó nhƣ bụi trần thƣờng xao động luôn, không đứng lặng nhƣ hƣ 

không, gọi là khách trần phiền não. 

14. Không cầu sái thời: Chƣa đƣợc nhứt thiết trí mà cầu chứng 

bản  thể  trung  đạo  là  cầu  sái  thời,  nếu  trái  lại  là  không  cầu  sái 

thời. 

15. Mƣời hai duyên khởi: Tức là 12 nhơn duyên phối hợp sanh 

khởi các pháp:   

1) Vô minh: không rõ đƣợc bổn tánh. 

2) Hành: Hành nghiệp là những nghiệp lực phiền não trong 

tâm niệm. 

3) Thức: chỉ cho A lại da thức. 

4) Danh sắc: các cảm giác tƣ tƣởng về phần tâm và các căn 

về hình sắc. 

5) Lục nhập: Sáu căn nhập với sáu trần. 

94 

6) Xúc: Sáu căn xúc đối sáu trần. 

7) Thọ: Lãnh nạp những cảnh tốt xấu khổ vui. 

8) Ái: Tham mến những vật tốt đẹp. 

9) Thủ: Ðắm trƣớc tham cầu những cảnh ngũ trần. 

10) Hữu: vì sự tham cầu nên tạo những nghiệp nhân thiện, ác, 

phải chịu quả báo trong ba cõi. 

11) Sanh: Do nghiệp nhân thiện, ác, nên phải thọ sanh trong 

sáu đƣờng. 

12) Lão tử: Sau khi thọ sanh, thân ngũ ấm lần lần già chết. 

16. Vô khởi: Cũng gọi là Vô sanh. Quán các pháp nhƣ huyễn nhƣ 

hóa, không có cái nhơn sanh khởi. 

17. Sáu pháp Ba la mật:  1) Bố thí,  2) Trì giới,  3)Nhẫn nhục,  4) 

Tinh tấn,  5) Thiền định,  6) Trí tuệ. 

18. Lậu hoặc: Các phiền não mê lầm làm cho rơi lọt trong 3 cõi. 

95 

VI. PHẨM BẤT TƢ NGHỊ (1)  

Lúc  bấy  giờ  Ngài  Xá  Lợi  Phất  thấy  trong  nhà  ông  Duy  Ma  Cật 

không  có  giƣờng  ngồi  (bàn  ghế)  chi  hết,  mới  nghĩ  rằng:  các  Bồ 

Tát và hàng Ðại đệ tử đây sẽ ngồi nơi đâu? 

Trƣởng giả Duy Ma Cật biết đƣợc ý đó, liền nói với Ngài Xá Lợi 

Phất rằng:   

-  Thế  nào,  Nhân  giả  vì  pháp  mà  đến,  hay  vì  giƣờng  ngồi  mà 

đến? 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

- Tôi vì Pháp mà đến, chớ không phải vì giƣờng ngồi. 

Ông Duy Ma Cật nói:   

-  Ngài  Xá  Lợi  Phất!  Vả  chăng  ngƣời  cầu  pháp,  thân  mạng  còn 

không  tham  tiếc,  huống  chi  là  giƣờng  ngồi.  Vả  ngƣời  cầu  pháp 

không  phải  có  sắc,  thọ,  tƣởng,  hành,  thức  (năm  uẩn)  mà  cầu; 

không phải có giới (18 giới), nhập (12 nhập) mà cầu; không phải 

có dục giới, sắc giới, vô sắc giới (ba cõi) mà cầu.  –Ngài Xá Lợi 

Phất!  Vả  chăng  ngƣời  cầu  pháp  không  đắm  trƣớc  nơi  Phật  mà 

cầu,  không  đắm  trƣớc  nơi  Pháp  mà  cầu,  không  đắm  trƣớc  nơi 

chúng  (tăng)  mà  cầu.  Vả  ngƣời  cầu  Pháp  không  thấy  khổ  mà 

cầu,  không  đoạn  tập  mà  cầu,  không  đến  chứng  diệt,  tu  đạo  mà 

cầu.  Vì  sao?  –  Vì  pháp  không  hý  luận(2).  Nếu  nói:  ta  phải  thấy 

khổ, đoạn tập, chứng diệt, tu đạo, đó là hý luận không phải cầu 

pháp  -  Ngài  Xá  Lợi  Phất?  Pháp  là  tịch  diệt,  nếu  thật  hành  pháp 

sanh  diệt  là  cầu  pháp  sanh  diệt,  không  phải  cầu  pháp.  Pháp  là 

không nhiễm, nếu nhiễm nơi Pháp cho đến Niết bàn, đó là nhiễm 

đắm,  không  phải  cầu  Pháp.  Pháp  không  chỗ  làm,  nếu  làm  nơi 

96 

pháp,  đó  là  chỗ  làm  không  phải  cầu  Pháp.  Pháp  không  thủ  xả, 

nếu thủ xả pháp, đó là thủ xả, không phải cầu pháp. Pháp không 

xứ sở, nếu chấp trƣớc xứ sở, đó là chấp trƣớc nơi xứ sở không 

phải cầu Pháp. Pháp không có tƣớng, nếu nhân tƣớng mà biết, 

đó  là  cầu  tƣớng  không  phải  cầu  pháp.  Pháp  không  thể  trụ,  nếu 

trụ  nơi  Pháp,  đó  là  trụ  nơi  pháp  không  phải  cầu  Pháp.  Pháp 

không  thể  thấy,  nghe,  hay,  biết,  nếu  làm  theo  thấy,  nghe,  hay, 

biết, đó là thấy nghe hay biết không phải cầu pháp. Pháp là vô vi, 

nếu làm hữu vi là cầu hữu vi không phải cầu pháp. Vì thế, Ngài 

Xá Lợi Phất, nếu ngƣời cầu pháp, đối với tất cả pháp, không có 

cầu đến. 

Khi ông Duy Ma Cật nói lời ấy rồi, năm trăm vị Thiên tử ở trong 

các pháp đƣợc Pháp nhãn thanh tịnh. 

Bấy giờ Trƣởng giả Duy Ma Cật hỏi ngài Văn Thù Sƣ Lợi rằng:   

- Thƣa Ngài, Ngài dạo đi trong vô lƣợng nghìn muôn ức a tăng kỳ 

(3) (vô số) quốc độ, thấy cõi Phật nào có những tòa Sƣ tử tốt đẹp 

thƣợng diệu do công đức tạo thành? 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nói:   

- Cƣ sĩ! Về phƣơng đông cách đây khỏi ba mƣơi sáu số cát sông 

Hằng(4) cõi  Phật,  có  thế  giới  tên  Tu  Di  Tƣớng,  Đức  Phật  ở thế 

giới ấy hiệu là Tu Di Ðăng Vƣơng, hiện vẫn còn. Thân Phật cao 

tám  muôn  bốn  nghìn  do  tuần(5),  tòa  Sƣ  tử  cũng  cao  nhƣ  thế, 

trang nghiêm tốt đẹp bực nhứt. 

Lúc ấy, Trƣởng giả Duy Ma Cật hiện sức thần thông, tức thời đức 

Phật  ở  cõi  nƣớc  kia  điều  khiển  ba  vạn  hai  nghìn  tòa  Sƣ  tử  cao 

rộng  nghiêm  sạch  đến  trong  nhà  ông  Duy  Ma  Cật.  Các  Bồ  Tát, 

97 

Ðại  đệ  tử,  Ðế  Thích,  Phạm  Thiên,  Tứ  Thiên  Vƣơng  tất  cả  đều 

thấy việc xƣa nay chƣa từng thấy. 

Nhà ông Duy Ma Cật rộng rãi trùm chứa cả ba vạn hai nghìn tòa 

Sƣ  tử  không  ngăn  ngại,  mà  ở nơi  thành  Tỳ  Da  Ly  cho  đến  bốn 

thiên hạ cõi Diêm Phù Ðề cũng không bị ép chật, tất cả đều thấy 

y nguyên nhƣ thế. 

Ông Duy Ma Cật mời Ngài Văn Thù Sƣ Lợi và các Bồ Tát thƣợng 

nhơn  ngồi  nơi  tòa  Sƣ  tử,  song  phải  hiện  thân  mình  đứng  cao 

bằng  tòa  kia.  Tức  thời  các  Bồ  Tát  có  thần  thông  liền  biến  hiện 

thân hình cao bốn muôn hai nghìn do tuần đến  ngồi nơi tòa Sƣ 

tử, còn các Bồ Tát mới phát tâm và hàng Ðại đệ tử đều không lên 

đƣợc. 

Lúc  đó,  ông  Duy  Ma  Cật  mời  Ngài  Xá  Lợi  Phất  lên  tòa  Sƣ  tử 

ngồi. 

Ngài Xá Lợi Phất đáp:   

- Thƣa Cƣ sĩ! Tòa này cao rộng quá tôi không lên đƣợc. 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Ngài Xá Lợì Phất, phải đảnh lễ đức Tu Di Ðăng Vƣơng Nhƣ Lai 

mới có thể ngồi đƣợc. 

Khi ấy, các vị Bồ Tát mới phát tâm và hàng Ðại đệ tử đều đảnh lễ 

đức Tu Di Ðăng Vƣơng Nhƣ Lai, rồi ngồi đƣợc ngay nơi tòa Sƣ 

tử. 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

98 

-  Thƣa  Cƣ  sĩ!  Thật  chƣa  từng  có.  Nhƣ  cái  nhà  nhỏ  tí  này  mà 

dung  đƣợc  các  tòa  cao  rộng  nhƣ  thế,  mà  nơi  thành  Tỳ  Da  Ly 

không có ngăn ngại, các tụ lạc, thành ấp, cũng những cung điện 

chƣ Thiên, Long Vƣơng, quỉ thần trong bốn thiên hạ ở cõỉ Diêm 

Phù Ðề cũng không ép chật. 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Ngài Xá Lợi Phất! Chƣ Phật và chƣ Bồ Tát có Pháp “giải thoát” 

tên là “bất khả tƣ nghị”. Nếu Bồ Tát trụ nơi pháp giải thoát đó, lấy 

núi  Tu  Di  rộng  lớn  nhét  vào  trong  hột  cải  vẫn  không  thêm  bớt, 

hình núi Tu Di vẫn y nguyên, mà trời Tứ Thiên vƣơng và Ðạo Lợi 

thiên  vƣơng  không  hay  không  biết  đã  vào  đấy,  chỉ  có  những 

ngƣời đáng độ đƣợc mới thấy núi Tú Di vào trong hột cải, đó là 

Pháp môn “bất khả tƣ nghị giải thoát”. Lại lấy nƣớc bốn biển lớn 

cho  vào  trong  lỗ  chƣn  lông,  không  có  khuấy  động  các  loài  thủy 

tộc  nhƣ  cá  trạnh,  ngoan  đà(8),  mà  các  biển  lớn  kia  cũng  vẫn  y 

nguyên.  Các  loài  rồng,  quỉ  thần,  A  Tu  La  v.v...  đều  không  hay 

không  biết  mình  đi  vào  đấy,  và  các  loài  ấy  cũng  không  có  loạn 

động. 

Lại  nữa,  Ngài  Xá  Lợi  Phất?  Bồ  Tát  ở  nơi  Pháp  bất  khả  tƣ  nghị 

giải thoát, rút lấy cõi tam thiên đại thiên thế giới nhanh nhƣ bàn 

tròn của thợ gốm, rồi để trong bàn tay hữu  quăng ra ngoài khỏi 

những thế giới  nhƣ số cát sông  Hằng, mà chúng sanh trong đó 

không hay không biết mình có đi đâu, lại đem trở về chỗ cũ, mà 

ngƣời không biết có qua có lại, và thế giới ấy cũng vẫn y nguyên. 

Lại  nữa,  Ngài  Xá  Lợi  Phất?  Hoặc  có  chúng  sanh  nào  ƣa  ở  lâu 

trong đời mà có thể độ đƣợc. Bồ Tát liền kéo dài bảy ngày ra làm 

một  kiếp  (7)  để  cho  chúng  sanh  kia  gọi  là  một  kiếp;  hoặc  có 

99 

chúng sanh nào không ƣa ở lâu trong đời mà có thể độ đƣợc, Bồ 

Tát liền thâu ngắn một kiếp lại làm bảy ngày, để cho chúng sanh 

kia gọi là bảy ngày. 

Lại  nữa,  Ngài  Xá  Lợi  Phất!  Bồ  Tát trụ  nơi  pháp  bất  khả  tƣ  nghị 

giải thoát, đem những việc tốt đẹp của tất cả cõi Phật gom về một 

nƣớc chỉ bày cho chúng sanh. Lại nữa, Bồ Tát đem tất cả chúng 

sanh ở tất cả cõi Phật để trên bàn tay hữu của mình rồi bay đến 

mƣời phƣơng bày ra cho ai cũng thấy tất cả mà bản xứ không lay 

động.  –  Lại  nữa,  Ngài  Xá  Lợi  Phất!  Những  đồ  cúng  dƣờng  chƣ 

Phật của chúng sanh trong mƣời phƣơng, Bồ Tát làm cho tất cả 

đều thấy nơi một lỗ chơn lông. Lại nữa, bao nhiêu nhựt nguyệt, 

tinh tú trong các cõi nƣớc ở mƣời phƣơng, Bồ Tát đều làm cho 

mọi ngƣời thấy rõ nơi một lỗ chƣn lông. 

Lại  nữa,  Ngài  Xá  Lợi  Phất!  Bao  nhiêu  thứ  gió  ở  các  cõi  nƣớc 

trong mƣời phƣơng, Bồ Tát có thể hút vào trong miệng mà thân 

không  hề  tổn  hại,  những  cây  cối  ở  bên  ngoài  cũng  không  xiêu, 

ngã,  trốc,  gảy.  Lại  khi  kiếp  lửa  cháy  tan  cõi  nƣớc  ở  mƣời 

phƣơng, Bồ Tát đem tất cả lửa để vào trong bụng, lửa cũng vẫn y 

nguyên mà không chút gì làm hại. Lại quá số cát sông Hằng thế 

giới Phật về phƣơng dƣới, lấy một cõi Phật đem để cách khỏi số 

cát  sông  Hằng  thế  giới  ở  phƣơng  trên  nhƣ  cầm  mũi  kim  nhọn 

ghim lấy một lá táo mà không có tổn hại. 

Lại nữa, Ngài Xá Lợi Phất! Bồ Tát trụ cảnh “bất khả tƣ nghị giải 

thoát”  hay  dùng  thần  thông  hiện  làm  thân  Phật  hoặc  hiện  thân 

Bích  Chi  Phật,  thân  Thanh  Văn,  thân  Ðế  Thích,  thân  Phạm 

Vƣơng, thân Thế chúa(8), hoặc thân Chuyển luân thánh vƣơng. 

Các  thứ  tiếng  to,  tiếng  vừa;  tiếng  nhỏ  ở  các  cõi  nƣớc  mƣời 

phƣơng đều biến thành tiếng Phật diễn nói pháp vô thƣờng, khổ, 

100 

không, vô ngã và những pháp của chƣ Phật ở mƣời phƣơng nói 

ra làm cho khắp tất cả đều đƣợc nghe. 

Ngài Xá Lợi Phất! Nay tôi chỉ nói qua thần lực giải thoát bất khả 

tƣ nghị của Bồ Tát nhƣ thế, nếu nói cho đủ đến cùng kiếp cũng 

không hết đƣợc. 

Khi đó Ngài Ðại Ca Diếp nghe nói pháp môn “Bất khả tƣ nghị giải 

thoát” của Bồ Tát, ngợi khen chƣa từng có, mới bảo Ngài Xá Lợi 

Phất rằng: “Ví nhƣ có ngƣời ở trƣớc ngƣời mù phô bày các thứ 

hình  sắc,  ngƣời  mù  kia  đâu  thể  thấy  đƣợc.  Nay  tất  cả  hàng 

Thanh Văn nghe pháp môn “bất khả tƣ nghị giải thoát” này cũng 

đâu  thể  hiểu  đƣợc.  Ngƣời  trí  nghe  pháp  môn  này  ai  mà  chẳng 

phát tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Tại sao chúng ta 

mất  hẳn  giống  ấy,  đối  với  Pháp  Ðại  thừa  này  đã  nhƣ  hột  giống 

thúi? Tất cả hàng Thanh Văn nghe pháp môn “bất khả tƣ nghị giải 

thoát” này đều phải than khóc tiếng vang động cõi Tam thiên đại 

thiên thế giới, còn tất cả Bồ Tát nên hết sức vui mừng mà vƣng 

lãnh pháp ấy. Nếu có Bồ Tát nào tin hiểu pháp môn “bất khả tƣ 

nghị giải thoát” này thời tất cả chúng ma không thể làm gì đƣợc. 

Khi Ngài Ðại Ca Diếp nói nhƣ thế rồi có ba vạn hai nghìn vị thiên 

tử đều phát tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Bấy giờ ông Duy Ma Cật nói với Ngài Ðại Ca Diếp rằng:   

-  Ngài  Ðại  Ca  Diếp!  Các  vị  làm ma  vƣơng  trong  vô  lƣợng  vô  số 

cõi nƣớc ở mƣời phƣơng phần nhiều là bực Bồ Tát trụ nơi pháp 

bất  khả  tƣ  nghị  giái  thoát,  vì  dùng  sức  phƣơng  tiện  giáo  hóa 

chúng sanh nên thị hiện làm ma vƣơng. 

101 

Lại nữa, Ngài Ca Diếp! Vô lƣợng Bồ Tát ở mƣời phƣơng, hoặc 

có ngƣời đến xin tay, chân, tai, mũi, đầu, mắt, tủy não, huyết, thịt, 

da  xƣơng,  xóm  làng,  thành  ấp,  vợ  con,  tôi  tớ,  voi  ngựa,  xe  cộ, 

vàng bạc, lƣu ly, xa cừ, mã não, san hô, hổ phách, trân châu, đồi 

mồi, y phục và các món ăn uống, mà ngƣời xin đó phần nhiều là 

bực Bồ Tát trụ pháp bất khả tƣ nghị giải thoát dùng sức phƣơng 

tiện  đến  thử  thách  để  làm  cho  các  Bồ  Tát  kia  thêm  kiên  cố.  Vì 

sao?  Bồ  Tát  trụ  pháp  Bất  khả  tƣ  nghị  giải  thoát  có  thần  lực  oai 

đức nên mới dám làm việc bức ngặt để chỉ bày cho chúng sanh 

những việc khó làm nhƣ thế. Còn kẻ phàm phu hạ liệt không có 

thế  lực,  không  thể  làm  bức  ngặt  đƣợc  Bồ  Tát,  ví  nhƣ  con  long 

tƣợng dày đạp, không phải sức lừa kham chịu nổi. Ðó là môn trí 

tuệ  phƣơng  tiện  của  Bồ  Tát  ở  nơi  pháp  “bất  khả  tƣ  nghị  giải 

thoát” vậy. 

102 

Chú thích của phẩm VI  

1. Bất tƣ nghị: Coi theo nghĩa số 3 ở phẩm I. 

2. Hý luận: Những lời biện luận vô nghĩa, không đúng lý nhƣ thật. 

Trong  Trung  Luận  nói:  “Hý  luận  có  2  cách:  1)  Ái  luận,  nghĩa  là: 

Ðối với tất cả pháp có tâm chấp đắm; 2) Kiến luận, là đối với tất 

cả pháp, khởi ra tri kiến cho là quyết định đúng lý”. Do ái kiến nhƣ 

thế  làm  mê  mờ  tâm  tánh,  mà  sanh  ra  các  thứ  ngôn  luận  bất 

chánh gọi là hý luận. 

3. A tăng kỳ: (Asamkhya) Tàu dịch là vô số, nghĩa là một số rất 

nhiều không tính đếm đặng. A tăng kỳ là số đứng đầu trong 10 số 

lớn: 1) A tăng kỳ,  2) Vô lƣợng,  3) Vô biên,  4) Vô đẳng,  5) Bất 

khả  sổ,   6)  Bất  khả  xƣng,   7)  Bất  khả  tƣ,   8)  Bất  khả  lƣợng,   9) 

Bất khả thuyết,  10) Bất khả thuyết Bất khả thuyết. 

4.  Hằng  hà  sa:  Cát  sông  Hằng,  dụ  cho  số  rất  nhiều  không  thể 

lƣờng tính đặng. Sông Hằng (Gange) là một con sông rất lớn ở 

nƣớc  Thiên  Trúc,  phát  nguyên  từ  ao  vô  nhiệt  não  ở  Hy  mã  lạp 

sơn bên Ấn độ chảy ra Ấn Ðộ dƣơng (Océan Indien). Lòng sông 

và hai bên bờ có cát rất nhiều và mịn. Ðƣơng thời đức Phật nói 

pháp, gặp số gì quá nhiều đều mƣợn đó mà thí dụ. 

5. Do tuần: Có 3 hạng: 1) 40 dặm tàu, 2) 60 dặm,  3) 80 dặm. 

6. Ngoan Ðà: Ngoan là con giải. Ðà là một loại cá sấu dài hơn hai 

trƣợng, bốn chân, da nó dùng dể bịt trống. 

7.  Một  kiếp:  Nghĩa  là  một  khoảng  thời  gian  rất lâu  dài.  Một  kiếp 

lớn có 4 kiếp trung, 1 kiếp trung có 20 kiếp nhỏ. Trong một kiếp 

nhỏ  có  16.800.000  năm;  một  kiếp  trung  có  16.800.000  x  20  = 

103 

336.000.000  năm.  Một  kiếp  lớn  có  336.000.000  x  4  = 

1.344.000.000 năm. 

8. Thế chúa: Có chỗ chỉ Tứ Thiên Vƣơng, hay là vị Phạm Thiên, 

hoặc là vị Ðại Tự Tại Thiên, tức là vị làm chủ trong cõi thế gian. 

104 

VII. PHẨM QUÁN CHÚNG SANH (1)  

Lúc bấy giờ Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Bồ Tát quán sát chúng sanh phải thế nào? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

- Ví nhƣ nhà huyễn thuật thấy ngƣời huyễn của mình hóa ra, Bồ 

Tát quán sát chúng sanh cũng nhƣ thế. Nhƣ ngƣời trí thấy trăng 

dƣới nƣớc, thấy mặt trong gƣơng, nhƣ ánh nắng dợn, nhƣ vang 

của tiếng, nhƣ mây giữa hƣ không, nhƣ bọt nƣớc, nhƣ bóng nổi, 

nhƣ cây chuối bền chắc, nhƣ chớp dừng lâu, nhƣ đại thứ năm(2), 

nhƣ  ấm  thứ  sáu(3),  nhƣ  tình  (căn)  thứ  bảy(4),  nhƣ  nhập  thứ 

mƣời  ba(5),  nhƣ  giới  thứ  mƣời  chín(6).  Bồ  Tát  quán  sát  chúng 

sanh  cũng  nhƣ  thế.  Nhƣ  sắc  chất  cõi  vô  sắc(7),  nhƣ  mộng  lúa 

hƣ, nhƣ thân kiến của Tu đà hoàn(8), nhƣ sự nhập thai của A na 

hàm(9), nhƣ tam độc của A la hán (10), nhƣ tham giận phá giới 

của Bồ Tát chứng vô sanh nhãn, nhƣ tập khí phiền não của Phật, 

nhƣ  ngƣời  mù  thấy  sắc  tƣợng,  nhƣ  hơi  thở  ra  vào  của  ngƣời 

nhập  diệt  tận  định(11),  nhƣ  dấu  chim  giữa  hƣ  không,  nhƣ  con 

của  đàn  bà  không  sanh  đẻ  (Thạch  nữ)(12),  nhƣ  phiền  não  của 

ngƣời  huyễn  hóa,  nhƣ  cảnh  chiêm  bao  khi  đã  thức,  nhƣ  ngƣời 

diệt độ thọ lấy thân, nhƣ lửa không khói. Bồ Tát quán sát chúng 

sanh cũng nhƣ thế đó. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi:   

- Nếu Bồ Tát quán sát nhƣ thế phải thật hành lòng từ thế nào? 

Ông Duy Ma Cật đáp rằng:   

105 

- Bồ Tát quán sát nhƣ thế rồi phải tự nghĩ rằng: “Ta phải vì chúng 

sanh nói pháp nhƣ trên, đó là lòng từ chân thật. Thật hành lòng 

từ  tịch  diệt,  bởi  vì  không  sanh.  Thật  hành  lòng  từ  không  nóng 

bức,  bởi  không  có  phiền  não.  Thật  hành  lòng  từ  bình  đẳng,  bởi 

ba đời nhƣ nhau. Thật hành lòng từ không đua tranh, bởi không 

có khởi. Thật hành lòng từ không hai, bởi trong ngoài (căn trần) 

không hiệp. Thật hành lòng từ không hoại, bởi hoàn toàn không 

còn.  Thật  hành  lòng  từ  kiên  cố,  bởi  lòng  không  hủy  hoại.  Thật 

hành lòng từ thanh tịnh, bởi tánh các pháp trong sạch. Thật hành 

lòng từ vô biên, vì nhƣ hƣ không. Thật hành lòng từ A la hán, vì 

phá  các  giặc  kiết  sử(13).  Thật  hành  lòng  từ  Bồ  Tát,  vì  an  vui 

chúng sanh. Thật hành lòng từ Nhƣ Lai, vì đặng tƣớng nhƣ nhƣ. 

Thật hành lòng từ của Phật, vì giác ngộ chúng sanh. Thật hành 

lòng từ tự nhiên, vì không nhơn đâu mà đặng. Thật hành lòng từ 

Bồ Ðề, chỉ có một vị. Thật hành lòng từ vô đẳng (không chi sánh 

bằng), vì đoạn các ái kiến. Thật hành lòng từ đại bi, dẫn dạy cho 

pháp Ðại thừa. Thật hành lòng từ không nhàm mỏi, quán không, 

vô  ngã.  Thật  hành  lòng  từ  pháp  thí,  không  có  luyến  tiếc.  Thật 

hành lòng từ trì giới, để hóa độ ngƣời phá giới. Thật hành lòng từ 

nhẫn nhục, để ủng hộ ngƣời và mình. Thật hành lòng từ tinh tấn, 

để gánh vác chúng sanh. Thật hành lòng từ thiền định, không thọ 

mùi thiền. Thật hành lòng từ trí tuệ, đều biết đúng nhịp. Thật hành 

lòng từ phƣơng tiện, thị hiện tất cả. Thật hành lòng từ không ẩn 

dấu, lòng ngay trong sạch. Thật hành lòng từ thâm tâm, không có 

hạnh  xen  tạp.  Thật  hành  lòng  từ  không  phỉnh  dối,  không  có  lừa 

gạt. Thật hành lòng từ an vui, làm cho tất cả đƣợc sự an vui của 

Phật. Lòng từ của Bồ Tát là nhƣ thế đó. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi:   

106 

- Sao gọi là lòng bi? 

- Bồ Tát làm công đức gì cốt để cho chúng sanh. 

- Sao gọi là lòng hỷ? 

- Có lợi ích đều hoan hỷ, không hối hận. 

- Sao gọi là lòng xả? 

- Những phƣớc báu đã làm, không có lòng hy vọng. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi lại hỏi:   

- Sự sanh tử đáng sợ, Bồ Tát phải y nơi đâu? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

-  Bồ  Tát  ở  trong  sanh  tử  đáng  sợ  đó,  phải  y  nơi  sức  công  đức 

của Nhƣ Lai. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi lại hỏi:   

- Bồ Tát muốn y sức công đức của Nhƣ Lai, phải trụ nơi đâu? 

- Bồ Tát muốn y sức công đức của Nhƣ Lai, phải trụ nơi chỗ độ 

thoát tất cả chúng sanh. 

Lại hỏi:   

- Muốn độ chúng sanh phải trừ những gì? 

- Muốn độ chúng sanh phải trừ phiền não. 

- Muốn trừ phiền não phải thật hành những gì? 

- Phải thật hành chánh niệm. 

- Thế nào là thật hành chánh niệm? 

107 

- Phải thật hành pháp không sanh không diệt. 

- Pháp gì không sanh, pháp gì không diệt? 

- Pháp bất thiện không sanh, pháp thiện không diệt. 

- Pháp thiện và pháp bất thiện lấy gì làm gốc? 

- Thân là gốc. 

- Thân lấy gì làm gốc? 

- Tham dục là gốc. 

- Tham dục lấy gì làm gốc? 

- Hƣ vọng phân biệt là gốc. 

- Hƣ vọng phân biệt lấy gì làm gốc? 

- Tƣởng điên đảo là gốc. 

- Tƣởng điên đảo lấy gì làm gốc? 

- Không trụ(14) là gốc. 

- Không trụ lấy gì làm gốc? 

- Không trụ thì không gốc. 

Thƣa Ngài  Văn  Thù Sƣ  Lợi,  ở nơi  “gốc  không  trụ mà  lập  tất  cả 

pháp”. 

Bấy giờ trong nhà ông Duy Ma Cật có một Thiên nữ thấy các vị 

trời, ngƣời đến nghe pháp, liền hiện thân ra tung rải hoa trời trên 

mình các vị Bồ Tát và Ðại đệ tử. Khi hoa đến mình các vị Bồ Tát 

đều  rơi  hết,  đến  các  vị  Ðại  đệ  tử  đều  mắc  lại.  Các  vị  Ðại  đệ  tử 

dùng hết thần lực phủi hoa mà hoa cũng không rớt. 

108 

Lúc ấy, Thiên nữ hỏi Ngài Xá Lợi Phất:   

- Tự sao mà phủi hoa? 

Xá Lợi Phất nói:   

- Hoa này không nhƣ pháp nên phủi. 

-  Chớ  bảo  hoa  này  là  không  nhƣ  pháp.  Vì  sao?  Hoa  này  nó 

không  có  phân  biệt,  tự  Nhân  giả  phân  biệt  đó  thôi!  Nếu  ngƣời 

xuất gia ở trong Phật pháp có phân biệt là không nhƣ pháp, nếu 

không  phân  biệt  là  nhƣ  pháp.  Ðấy,  xem  các  vị  Bồ  Tát,  hoa  có 

dính đâu? Vì đã đoạn hết tƣởng phân biệt. Ví nhƣ ngƣời lúc hồi 

hộp sợ, thời phi nhơn mới thừa cơ hại đặng. Nhƣ thế, các vị Ðại 

đệ  tử  vì  sợ  sanh  tử  nên  sắc  thinh,  hƣơng,  vị,  xúc  mới  thừa  cơ 

đƣợc, còn ngƣời đã lìa đƣợc sự sợ sệt thì tất cả năm món dục 

không làm chi đặng. Do tập khí kiết sử chƣa dứt hết nên hoa mới 

mắc nơi thân thôi, còn ngƣời kiết tập(15) hết rồi, hoa không mắc 

đƣợc. 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

- Thiên nữ ở nhà này đã đƣợc bao lâu? 

- Tôi ở nhà này nhƣ Ngài đƣợc giải thoát. 

- Ở đây đã lâu ƣ? 

- Ngài giải thoát cũng lâu nhƣ thế nào? 

Ngài Xá Lợi Phất nín lặng không đáp. 

Thiên nữ nói:   

- Tại sao bực kỳ cựu(16) đại trí lại nín lặng? 

109 

- Giải thoát không có ngôn thuyết, nên ở nơi đó ta không biết nói 

làm sao! 

Thiên nữ nói:   

- Ngôn thuyết văn tự đều là tƣớng giải thoát. Vì sao? Vì giải thoát 

không  ở  trong,  không  ở  ngoài,  không  ở  hai  bên,  văn  tự  cũng 

không  ở  trong,  không  ở  ngoài,  không  ở  hai  bên.  Thế  nên,  Ngài 

Xá Lợi Phất, chớ rời văn tự mà nói giải thoát. Vì sao? Vì tất cả 

pháp là tƣớng giải thoát. 

Ngài Xá Lợi Phất hỏi:   

- Không cần ly dâm, nộ, si, đƣợc giải thoát ƣ? 

Thiên nữ nói:   

- Phật vì kẻ tăng thƣợng mạn nói ly dâm, nộ, si là giải thoát thôi, 

nếu kẻ không tăng thƣợng mạn thời Phật nói tánh của dâm nộ, si 

là giải thoát. 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

-  Hay  thay,  hay  thay,  Thiên  nữ!  Nàng  đƣợc  cái  gì,  chứng  cái  gì 

mà biện tài nhƣ thế? 

Thiên nữ nói:   

-  Tôi  không  đƣợc,  không  chứng,  mới  đƣợc  biện  tài  nhƣ  thế.  Vì 

sao?  -Nếu có đƣợc, có chứng thời ở trong Phật pháp là kẻ tăng 

thƣợng mạn(17). 

Ngài Xá Lợi Phất hỏi Thiên nữ:   

- Ở trong ba thừa(18), ý nàng cầu thừa nào? 

110 

Thiên nữ nói:   

- Cần pháp Thanh Văn để hóa độ chúng sanh, tôi làm Thanh Văn; 

cần  pháp  nhơn  duyên  để  hóa  độ  chúng  sanh,  tôi  làm  Bích  Chi 

Phật,  cần  pháp  đại  bi  để  hóa  độ  chúng  sanh,  tôi  làm  Ðại  thừa. 

Thƣa Ngài Xá Lợi Phất! Nhƣ ngƣời vào rừng chiêm bặc(19), chỉ 

ngửi  có  mùi  chiêm  bặc,  chứ  không  còn  mùi  hƣơng  nào  khác. 

Cũng nhƣ ngƣời vào nhà này chỉ ngửi mùi hƣơng công đức của 

Phật chớ không ƣa ngửi mùi hƣơng công đức của Thanh Văn và 

Bích Chi Phật. 

Thƣa Ngài Xá Lợi Phất! Có những vị Ðế thích Phạm Vƣơng, Tứ 

Thiên Vƣơng và chƣ Thiên, long thần, quỉ cả thảy vào trong nhà 

này  nghe  Thƣợng  nhân  đây  giảng  nói  chánh  pháp,  đều  ƣa  mùi 

hƣơng công đức của Phật phát tâm rồi ra. 

Thƣa  Ngài  Xá  Lọi  Phất,  tôi  ở  nhà  này  đã  mƣời  hai  năm  chƣa 

từng  nghe  nói  pháp  Thanh  Văn,  Bích  chi  Phật,  Chỉ  nghe  đại  từ 

đại bi của Bồ Tát và những pháp bất khả tƣ nghị của chƣ Phật. 

Thƣa Ngài Xá Lợi Phất! Nhà này thƣờng hiện ra tám pháp “chƣa 

từng có, khó đặng”. Tám pháp là gì? 

Nhà  này  thƣờng  dùng  ánh  sáng  sắc  vàng  soi  chiếu  ngày  đêm 

không khác, chẳng cần ánh sáng của nhật nguyệt soi chiếu, đó là 

pháp “chƣa từng có, khó đặng” thứ nhất, – Nhà này hễ ai vào rồi 

không còn bị các thứ cấu nhiễm làm não loạn, đó là pháp “chƣa 

từng có khó đặng” thứ hai. – Nhà này thƣờng có các vị Ðế Thích, 

Phạm  Thiên,  Tứ  Thiên  Vƣơng  và  các  Bồ  Tát  ở  phƣơng  khác 

nhóm họp không ngớt, đó là pháp “chƣa từng có, khó đặng” thứ 

ba.  –  Nhà  này  thƣờng  nói  sáu  pháp  Ba  la  mật  và  pháp  bất  thối 

chuyển,  đó  là  pháp  “chƣa  từng  có,  khó  đặng”  thứ  tƣ.  Nhà  này 

111 

thƣờng trổi âm nhạc bực nhứt của trời, ngƣời, vang ra vô lƣợng 

tiếng pháp, đó là pháp “chƣa từng có, khó đặng” thứ năm. – Nhà 

này có bốn kho tàng lớn chứa đầy các món báu, giúp khắp cho 

kẻ nghèo thiếu, hễ cầu liền đƣợc không bao giờ hết, đó là pháp 

“chƣa từng có, khó đặng” thứ sáu. – Nhà này Phật Thích Ca Mâu 

Ni,  Phật  A  Di  Ðà,  Phật  A  Súc,  Phật  Bửu  Ðức,  Phật  Bửu  Diệm, 

Phật Bửu Nguyệt, Phật Bửu Nghiêm, Phật Nan Thắng, Phật Sƣ 

Tử Hƣớng, Phật Nhứt Thiết Lợi Thành, vô lƣợng chƣ Phật trong 

10 phƣơng, khi Thƣợng Nhân đây niệm đến liền hiện tới rộng nói 

tạng pháp bí yếu của chƣ Phật, khi nói xong các Ngài đều trở về, 

đó là pháp “chƣa từng có, khó đặng” thứ bảy.  –  Nhà này tất cả 

cung điện tốt đẹp của chƣ Thiên và các cõi Tịnh độ của chƣ Phật 

đều  hiện  ở trong  đây,  đó  là  pháp  “chƣa  từng  có,  khó  đặng” thứ 

tám. 

Thƣa  Ngài  Xá  Lợi  Phất!  Nhà  này  thƣờng  hiện  ra  8  pháp  “chƣa 

từng có, khó đặng” nhƣ thế, ai thấy đƣợc việc không thể nghĩ bàn 

đó 

mà 

lại 

còn 

ham 

ƣa 

pháp 

Thanh 

Văn 

ƣ? 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

- Vì sao ngƣơi không chuyển thân nữ kia đi? 

Thiên nữ nói:   

- Mƣời hai năm nay tìm kiếm mãi cái tƣớng nữ nhơn hẳn không 

thể đặng, phải chuyển đổi cái gì? Ví nhƣ nhà huyễn thuật hóa ra 

một ngƣời nữ huyễn, nếu có ngƣời hỏi rằng: Sao không chuyển 

thân nữ đó đi? Vậy ngƣời hỏi đó có đúng chăng? 

Ngài Xá Lọi Phất nói:   

112 

-  Không  đúng.  Huyễn  hóa  không  có  tƣớng  nhứt  định  còn  phải 

chuyển đổi gì nữa. 

Thiên nữ nói:   

- Tất cả pháp cũng nhƣ thế, không có tƣớng nhứt định, tại sao lại 

hỏi không chuyển thân nữ? 

Tức  thời  Thiên  nữ  dùng  sức  thần  thông  biến  Ngài  Xá  Lợi  Phất 

thành ra Thiên nữ, Thiên nữ lại tự hóa mình giống nhƣ Ngài Xá 

Lợi Phất mà hỏi rắng: Tại sao Ngài không chuyển thân nữ đi? 

Ngài Xá Lợi Phất mang lấy hình tƣớng thân nữ mà đáp rằng:   

- Ta nay không biết tại sao lại biến thành thân đàn bà này? 

Thiên nữ nói:   

-  Thƣa  Ngài  Xá  Lợi  Phất?  Nếu  Ngài  chuyển  đƣợc  thân  đàn  bà 

đó, thời tất cả ngƣời nữ cũng sẽ chuyển đƣợc. Nhƣ Ngài Xá Lợi 

Phất không phải ngƣời nữ mà hiện thân nữ, thời tất cả ngƣời nữ 

cũng  lại  nhƣ  thế,  tuy  là  hiện  thân  nữ  mà  không  phải  ngƣời  nữ 

đâu. Vì thế, Phật nói: tất cả các pháp không phải đàn ông, không 

phải đàn bà. 

Bấy giờ Thiên nữ thu nhiếp thần lực, thân Ngài Xá Lợi Phất trở lại 

nhƣ cũ. Thiên nữ hỏi Ngài Xá Lợi Phất:  

- Tƣớng đàn bà bây giờ ở đâu? 

Ngài Xá Lợi Phất đáp:   

- Tƣớng đàn bà không ở đâu, mà ở tất cả. 

Thiên nữ nói:   

113 

- Tất cả pháp lại cũng nhƣ thế, không ở đâu mà ở tất cả. Vả lại 

không ở đâu mà ở tất cả là lời Phật nói. 

Ngài Xá Lợi Phất hỏi Thiên nữ:   

- Nàng ở nơi đây chết rồi sẽ sanh nơi đâu? 

Thiên nữ đáp:   

- Phật hóa sanh thế nào, tôi cũng hóa sanh thế ấy. 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

- Phật hóa sanh không phải chết rồi mới sanh. 

Thiên nữ nói:   

- Chúng sanh cũng thế, không phải chết rồi mới sanh. 

Ngài Xá Lợi Phất hỏi Thiên nữ:   

- Ngƣơi bao lâu sẽ chứng đƣợc Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh 

Giác? 

Thiên nữ đáp:   

-  Khi  nào  Ngải  Xá  Lợi  Phất  trở  lại  phàm  phu,  tôi  sẽ  đƣợc  Vô 

Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

- Có khi nào ta trở lại phàm phu. 

Thiên nữ nói:   

- Có khi nào tôi lại đƣợc Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. Vì 

sao? – Vì Bồ Ðề không xứ sở nên không có đƣợc. 

114 

Ngài Xá Lợi Phất nói:   

-  Hiện  nay  các  Phật  chứng  Bồ  Ðề  vô  thƣợng  (A  nậu  đa  la  tam 

miệu tam bồ đề), các Phật đã chứng, sẽ chứng nhiều nhƣ số cát 

sông Hằng thời gọi là gì? 

Thiên nữ đáp:   

-  Ðấy  là  theo  số  mục  văn  tự  ở  đời  mà  nói  có  3  đời,  chớ  không 

phải nói Bồ Ðề có quá khứ, vị lai và hiện tại. 

- Thƣa Ngài Xá Lợi Phất! Ngài đặng đạo A la hán ƣ? 

Ðáp: Không có đặng mà đặng. 

Thiên nữ nói:   

Các Phật, Bồ Tát cũng nhƣ thế, không đặng mà đặng. 

Bấy giờ ông Duy Ma Cật bảo ngài Xá Lợi Phất:   

-  Thiên  nữ  này  đã  từng  cúng  dƣờng  92  ức  Đức  Phật,  đã  đƣợc 

thần thông du hý của Bồ Tát, nguyện lực đầy đủ, chứng vô sanh 

nhẫn không có thối lui, vì theo bổn nguyện nên tùy ý mà hiện ra 

để giáo hóa chúng sanh. 



115 

Chú thích của phẩm VII  

1. Chúng sanh: Có ba nghĩa:   

1) Tất cả loài có sự sống đều gọi là chúng sanh, nhƣ các loài 

động vật và thực vật, hữu tình và vô tình. 

2)  Chúng  có  nghĩa  là  rất  nhiều;  Sanh  nghĩa  là  sanh  khởi:  do 

năm  ấm,  các  duyên  hòa  hợp  thành  những  vật  có  sự  sống 

tƣơng tục, gọi là chúng sanh. 

3) Trải qua nhiều phen sống chết luân hồi trong cảnh giới các 

loài hữu tình. 

2.  Ðại  thứ  năm:  Là  vật  không  có.  Chỉ  có  4  đại:  Ðịa,  Thủy,  Hỏa, 

Phong. 

3.  Ấm  thứ  sáu:  Là  vật  không  có.  Chỉ  có  5  ấm:  Sắc,  thọ,  tƣởng, 

hành, thức. 

4. Tình thứ bảy: Là vật không có, chỉ có sáu căn tình thức cảm 

giác là mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, ý. 

5.  Nhập  thứ  13:  Là  vật  không  có,  chỉ  có  12  nhập  là  6  căn  xung 

nhập 6 trần. 

6. Giới thứ 19: Là vật không có. Chỉ có 18 giới là 6 căn nội giới, 6 

trần ngoại giới và 6 thức trung giới. 

7. Sắc thân cõi Vô Sắc: Là vật không có. Cõi Vô Sắc chỉ có 4 ấm: 

Thọ. tƣởng, hành, thức về tâm pháp hợp thành loài hữu tình nơi 

đó, không có hình chất nhƣ cõi Sắc giới và Dục giới. 

8.  Thân  kiến  của  Tu  đà  hoàn:  Là  việc  không  có.  Tu  đà  hoàn  là 

quả thứ nhứt trong 4 quả Thánh của Thanh Văn Tiểu thừa; Tàu 

116 

dịch  là  Dự  lƣu,  nghĩa  là  dự  vào  giòng  Thánh.  Bực  này  đã  phá 

đƣợc  kiến  hoặc  (sự  thấy  biết  mê  lầm)  ở trong  3  cõi,  nên  không 

còn quan niệm chấp thân là thật nữa. 

9. Sự nhập thai của A na hàm: Là việc không có. A na hàm là quả 

thứ  ba  của  Thanh  Văn.  Tàu  dịch  là  Bất  lai,  nghĩa  là  bực  này  tu 

hành đã dứt hết chín phẩm tƣ hoặc (tƣ tƣởng sai lầm) ở Dục giới, 

nên không còn thọ sanh trở lại cõi Dục nữa. 

10. Tam độc của A la hán: Là việc không có. A la hán là quả thứ 

tƣ trong 4 quả Thanh Văn, Tàu dịch là Vô sanh. Bực này đã dứt 

hết  phiền  não  mê  lầm  trong  3  cõi,  nên  không  còn  3  thứ  độc: 

Tham, Sân, Si nữa. 

11. Hơi thở ra vào của ngƣời nhập Diệt tận định: Là việc không 

có. Vì ngƣời nhập Diệt tận định đã dứt hết hiện hành của 6 thức 

trƣớc, nên không còn thở nữa. 

12.  Thạch  nữ:  Là  ngƣời  nữ  không  có  sanh  con.  Nói  con  của 

Thạch nữ là thí dụ cho việc không có, cũng nhƣ nói lông rùa sừng 

thỏ. 

13. Kiết sử: Các thứ phiền não ràng buộc thân tâm kết thành quả 

khổ gọi là kiết; đeo đuổi xui dục chúng sanh không ra khỏỉ sanh 

tử gọi là sử.  Kiết có 9 món:  

1) Ái kiết: say đắm cảnh ngũ dục không rời. 

2) Nhuế kiết: giận dữ bất bình đối với nghịch cảnh. 

3) Mạn kiết: kiêu căng ngạo nghễ. 

4) Vô minh kiết: ngu si mờ ám đối với lẽ chơn chánh. 

5) Kiến kiết: tà kiến không tin nhơn quả. 

6) Thủ kiết: vọng chấp sự hiểu biết không chơn chánh, và giới 

117 

pháp sai  lầm, làm lắm điều ác. 

7) Nghi kiết: dụ dự không tin chơn lý, không tu hành theo hạnh 

chơn lý, làm nhiều điều không chơn chánh. 

8) Tật kiết: ghen ghét những bậc hiền đức. 

9) Xan kiết: keo sẻn không chịu bố thí, lại làm nhiều điều ác. 

Chín điều này ràng buộc chúng sanh trong đƣờng sanh tử, vì 

nó khiến chúng sanh gây nhiều tội lỗi. 

Sử có 10 món, tức là 5 món Ðộn sử và 5 Lợi sử. 

5 món Ðộn sử: 1) Tham dục sử, 2) Sân nhuế sử, 3) Vô minh 

sử, 4) Mạn sử, 5) Nghi sử. 

5 món Lợi sử: 1) Thân kiến sử, 2) Biên kiến sử, 3) Tà kiến sử, 

4) Kiến thủ sử, 5) Giới thủ sử. 

Ðộn  sử  do  sự  chấp  đắm  mà  có.  Lợi  sử  do  sự  nhận  thức  sai 

lầm mà có. Cả hai đều gây nên phiền não xúi dục chúng sanh 

tạo nghiệp không ra khỏi ba cõi sanh tử. 

14. Không trụ: Là dịch nghĩa của danh từ: “Vô trụ”. Các pháp toàn 

không có tự tánh, nên không có chỗ trụ trƣớc, chỉ tùy theo duyên 

mà sanh khởi, nên gọi là vô trụ. Do vô trụ không có chỗ trụ trƣớc, 

nên  chẳng  phải  có,  chẳng  phải  không;  vì  chẳng  phải  có,  không, 

nên  mới  làm  đƣợc  cái  gốc  cho  hiện  tƣợng  có,  không  của  vạn 

hữu.  Theo  ý  Ngài  Duệ  Công  thì  vô  trụ  tức  là  thật  tƣớng,  thật 

tƣớng tức là tánh không, chỉ là khác tên mà thôi. 

15. Kiết tập: Tập khí phiền não kiết sử. 

16. Kỳ cựu: Bực tuổi tác lão thành. 

118 

17.  Tăng  thƣợng  mạn:  Tự  mình  chứa  đặng  những  pháp  tăng 

thƣợng của bực thánh, chƣa chứng quả thánh mà tự xƣng là đã 

đặng chứng, khởi lòng ngã mạn, nên gọi là tăng thƣợng mạn. 

18. Ba thừa: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát. 

19. Chiêm bặc: Tàu dịch là Kim sắc hoa thọ, hay huỳnh hoa thọ: 

nghĩa là cây hoa sắc vàng, có mùi hƣơng bay rất xa. 

119 

VIII. PHẨM PHẬT ÐẠO (1)  

Bấy giờ Ngài văn Thù Sƣ Lợi hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Bồ Tát thế nào là thông đạt Phật đạo? 

- Bồ Tát thật hành phi đạo(2) (trái đạo) là thông đạt Phật đạo. 

- Lại hỏi: Thế nào là Bồ Tát thật hành Phi đạo? 

- Nếu Bồ Tát gây năm tội vô gián(3) mà không buồn giận, đến ở 

trong địa ngục mà không có tội cấu; đến trong loài súc sanh mà 

không có những lỗi vô minh kiêu mạn; đến trong ngạ quỉ mà vẫn 

đầy đủ công đức; đến cảnh Sắc và Vô Sắc giới mà không cho là 

thù  thắng;  hiện  làm  tham  dục  mà  không  nhiễm  đắm;  hiện  làm 

giận dữ mà đối với chúng sanh không có ngại gì; hiện cách ngu si 

mà dùng trí tuệ điều phục tâm mình; hiện làm hạnh tham lam bỏn 

sẻn  mà  bỏ  tất  cả  của  cải,  không  tiếc  thân  mạng;  hiện  phá  giới 

cấm  mà  ở  trong  tịnh  giới,  đến  nhƣ  tội  bé  nhỏ  cũng  hết  lòng  sợ 

sệt; hiện làm giận dũi mà thƣờng từ bi, nhẫn nhục; hiện làm lƣời 

biếng mà siêng tu các công đức; hiện làm loạn ý mà thƣờng niệm 

định;  hiện  làm  ngu  si  mà  thông  đạt  trí  tuệ  thế  gian  và  xuất  thế 

gian; hiện làm dua dối mà phƣơng tiện thuận theo nghĩa các kinh; 

hiện  làm  kiêu  mạn  mà  đối  với  chúng  sanh  mình  cũng  nhƣ  cầu, 

đò(4); hiện làm tất cả phiền não mà lòng thƣờng thanh tịnh; hiện 

vào trong chúng ma mà thuận theo trí tuệ của Phật, không theo 

đạo giáo khác; hiện làm hàng Thanh Văn mà nói các pháp chƣa 

từng  nghe  cho  chúng  sanh;  hiện  vào  hàng  Bích  Chi  Phật  mà 

thành tựu lòng đại bi, giáo hóa chúng sanh; hiện vào hạng nghèo 

nàn mà có tay đầy đủ của công đức; hiện vào hạng tàn tật mà đủ 

tƣớng tốt để trang nghiêm thân mình; hiện vào hạng hèn hạ mà 

sanh trong giòng giống Phật, đầy đủ các công đức; hiện vào hạng 

120 

ngƣời ốm yếu xấu xa mà đƣợc thân Na-la-diên (kim cang), tất cả 

chúng sanh đều muốn xem; hiện vào hạng già bịnh mà đoạn hẳn 

gốc bịnh, không còn sợ chết; hiện làm hạng giàu có mà xem là vô 

thƣờng, không có tham đắm; hiện có thê thiếp, thế nữ mà tránh 

xa bùn lầy ngũ dục; hiện nơi hạng đần độn mà thành tựu biện tài, 

vẫn  giữ  tổng  trì;  hiện  vào  tà  tế(5)  mà  dùng  chánh  tế  độ  chúng 

sanh; hiện vào khắp các đạo, để đoạn dứt nhơn duyên; hiện vào 

Niết bàn mà không bỏ sanh tử. Thƣa Ngài Văn Thù Sƣ Lợi? Nếu 

Bồ Tát làm đƣợc những việc trái đạo nhƣ thế, đấy là thông suốt 

Phật đạo. 

Bấy giờ, ông Duy Ma Cật hỏi Ngài Văn Thù Sƣ Lợi rằng:   

- Thế nào là hột giống Nhƣ Lai? 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nói:   

-  Có  thân  là  hột  giống;  vô  minh  có  ái  là  giống;  tham,  sân,  si  là 

giống;  4  món  điên  đảo(6)  là  giống;  5  món  che  ngăn  là  giống;  6 

nhập  là  giống;  7  chỗ  thức(7)  là  giống;  8  pháp  tà(8)  là  giống;  9 

món  não(9)  là  giống;  10  điều  bất  thiện  là  giống;  nói  tóm  lại  62 

món tà kiến và tất cả phiền não đều là giống Phật cả. 

Ông Duy Ma Cật hỏi:   

- Tại sao thế? 

- Nếu ngƣời thấy vô vi mà vào chánh vị (Niết bàn) thời không thể 

còn phát tâm Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác nữa. Ví nhƣ 

chỗ gò cao không thể sinh hoa sen, mà nơi bùn lầy thấp ƣớt mới 

có hoa sen. Nhƣ thế, ngƣời thấy vô vi, vào chánh vị không còn 

sanh trong Phật pháp đƣợc, mà ở trong bùn lầy phiền não mới có 

chúng  sinh  nghĩ  đến  Phật  pháp  mà  thôi.  Lại  nhƣ  gieo  hột  giống 

121 

trên hƣ không thì không sinh đƣợc, ở đất phân bùn mới tốt tƣơi 

đƣợc.  Nhƣ  thế,  ngƣời  đã  vào  vô  vi  chánh  vị  không  sanh  đƣợc 

trong Phật pháp, kẻ khởi ngã kiến nhƣ núi Tu Di còn có Thể phát 

tâm  Vô  Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác  mà  sinh  trong  Phật 

pháp. Cho nên phải biết tất cả phiền não là giống Nhƣ Lai. Ví nhƣ 

không xuống bể cả, không thể đặng bảo châu vô giá, cũng nhƣ 

không vào biển cả phiền não thời làm sao mà có ngọc báu “nhứt 

thiết trí”. 

Lúc bấy giờ Ngài Ðại Ca Diếp khen rằng:   

-  Hay  thay!  Hay  thay!  Ngài  Văn  Thù  Sƣ  Lợi,  lời  nói  thích  quá. 

Thật đúng nhƣ lời Ngài nói những bọn trần lao là giống Nhƣ Lai. 

Hôm nay, chúng tôi không còn kham phát tâm Vô Thƣợng Chánh 

Ðẳng  Chánh  Giác.  Ðến  nhƣ  ngƣời  đủ  5  tội  vô  gián  còn  có  thể 

phát ý mong sanh trong Phật pháp, mà nay chúng tôi hoàn toàn 

không phát đƣợc. Ví nhƣ những ngƣời 5 căn(10) đã hƣ, đối với 5 

món dục lạc chẳng còn cảm xúc. Cũng nhƣ hàng Thanh Văn đã 

đoạn hết kiết sử, ở trong Phật pháp không còn có lợi ích gì mấy, 

bởi không còn có chí nguyện. 

Thƣa Ngài  Văn  Thù  Sƣ  Lợi!  Vì  thế  nên  phàm  phu  ở trong  Phật 

pháp còn có ảnh hƣởng, mà hàng Thanh Văn thời không. Vì sao? 

Vì phàm phu nghe Phật nói pháp khởi đƣợc đạo tâm vô thƣợng, 

chẳng  đoạn  Tam  bảo,  còn  chính  nhƣ  Thanh  Văn  trọn  đời  nghe 

Phật pháp: 10 lực, 4 món vô úy v.v... mà hoàn toàn cũng không 

phát đƣợc đạo tâm vô thƣợng. 

Trong chúng hội có Bồ Tát tên Phổ Hiện Sắc Thân hỏi ông Duy 

Ma Cật rằng:   

122 

- Cƣ sĩ! Cha mẹ, vợ con, thân bằng quyến thuộc, những ngƣời tri 

thức là ai? Tôi tớ, trai bạn, voi ngựa, xe cộ ở đâu? 

Ông Duy Ma Cật dùng bài kệ đáp rằng:   

Trí độ(11) mẹ Bồ Tát, 

Phƣơng tiện ấy là cha, 

Ðạo sƣ tất cả chúng, 

Ðều do đấy sanh ra. 

Pháp hỷ(12) Chính là vợ, 

Tâm từ bi là gái, 

Tâm thành thực là trai, 

Rốt ráo vắng lặng: nhà. 

Trần lao(13) là đệ tử, 

Tùy ý mà sai sử, 

Ðạo phẩm (14) vốn bạn lành. 

Do đấy thành chánh giác. 

Các độ(15) là pháp lữ, 

Tứ nhiếp là kỹ nữ. 

Ca ngâm tụng lời pháp, 

Lấy đó làm âm nhạc, 

Vƣờn tƣợc ấy tổng trì(16), 

Cây rừng, pháp vô lậu, 

Hoa, giác ý(17) sạch mầu, 

Trái, giải thoát trí tuệ. 

Bát giải (thoát)(18) là ao tắm, 

Nƣớc định lặng trong đầy, 

Rải bảy thứ tịnh hoa(19), 

Ðể tắm ngƣời không nhơ. 

Ngũ thông (20), voi, ngựa chạy, 

123 

Ðại thừa là xe cộ, 

Cầm cƣơng là nhất tâm, 

Dạo chơi đƣờng bát chánh(21). 

Tƣớng đủ nghiêm mặt mày, 

Các tốt trau hình dáng, 

Hổ thẹn làm thƣợng phục(22), 

Thâm tâm làm tràng hoa. 

Giàu có bảy của báu(23)   

Dạy bảo để thêm lợi, 

Nhƣ lời nói tu hành, 

Hồi hƣớng làm lợi lớn. 

Tứ thiền làm giƣờng ghế, 

Từ tịnh mạng sanh ra, 

Học rộng thêm trí tuệ, 

Ðó là tiếng tự giác. 

Món ăn: pháp cam lồ, 

Nƣớc uống: vị giải thoát, 

Tắm rửa sạch tịnh tâm, 

Hƣơng thoa là giới phẩm. 

Trừ dẹp giặc phiền não, 

Mạnh mẽ không ai hơn, 

Hàng phục bốn thứ ma(24)   

Phƣớng tốt dựng đạo tràng. 

Tuy biết không sanh diệt, 

Vì dạy chúng, có sanh, 

Khắp hiện vào các cõi, 

Nhƣ mặt nhựt, đều thấy. 

Cúng dƣờng khắp mƣời phƣơng, 

Không lƣờng ức Nhƣ Lai, 

124 

Chƣ Phật và thân mình, 

Không có tƣởng phân biệt. 

Dầu biết các cõi Phật, 

Với chúng sanh đều không, 

Mà thƣờng tu Tịnh độ, 

Dạy dỗ cho quần sanh. 

Bao nhiêu loài hữu tình, 

Oai nghi cùng hình, tiếng, 

Bồ Tát lực, vô úy, 

Ðồng thời đều khắp hiện. 

Rõ biết các việc ma, 

Mà hiện theo hạnh nó. 

Dùng trí phƣơng tiện khéo, 

Tùy ý đều hay hiện, 

Hoặc hiện già, bịnh, chết, 

Thành tựu cho chúng sanh. 

Rõ biết nhƣ huyễn hóa, 

Thông suốt không ngăn ngại. 

Hoặc hiện kiếp cháy tan, 

Ðại địa đều trống rỗng, 

Những ngƣời có tƣởng “thƣờng”, 

Soi thấy rõ vô thƣờng. 

Vô số ức chúng sanh, 

Ðều đến thỉnh Bồ Tát, 

Ðồng thời đến nhà kia, 

Dạy cho về Phật đạo. 

Kinh sách, cấm, chú thuật. 

Các nghề nghiệp khéo léo, 

Ðều hiện làm việc ấy, 

125 

Lợi ích cho quần sanh. 

Các đạo pháp thế gian, 

Nƣơng đấy mà xuất gia, 

Ðể giải mê cho ngƣời, 

Mà chẳng đọa tà kiến   

Làm Nhựt, Nguyệt thiên tử, 

Làm Phạm Vƣơng, chủ, chúa, 

Hoặc khi làm đất nƣớc, 

Hoặc lại làm gió lửa. 

Vào kiếp có tật dịch, 

Hiện làm các cây thuốc, 

Nếu ngƣời nào uống đến, 

Các bịnh ác tiêu trừ. 

Vào kiếp có đói khát, 

Hiện làm đồ uống ăn, 

Trƣớc là cứu đói khát, 

Sau giảng dạy chính pháp. 

Vào kiếp có đao binh, 

Duyên khởi lòng từ bi, 

Giáo hóa cho chúng sanh, 

Tâm đừng còn tranh đấu. 

Nếu có chiến trận lớn, 

Làm cho sức ngang nhau, 

Bồ Tát hiện oai thể, 

Hàng phục để yên hòa. 

Trong tất cả cõi nƣớc, 

Chỗ nào có địa ngục, 

Ði ngay đến nơi đấy, 

Cứu vớt ngƣời khổ não. 

126 

Trong tất cả cõi nƣớc, 

Súc sanh ăn lẫn nhau, 

Ðều hiện sanh ra nó, 

Làm cho đƣợc lợi ích. 

Thị hiện trong ngũ dục, 

Lại cũng hiện tu thiền, 

Ðể tâm ma rối loạn, 

Không thừa dịp hại đặng. 

Hoa sen sanh trong lửa, 

Thật đáng gọi ít có, 

Cõi Dục mà tu thiền, 

Ít có cũng nhƣ thế. 

Hoặc hiện làm dâm nữ, 

Dắt dẫn kẻ háo sắc, 

Trƣớc lấy dục dụ ngƣời, 

Sau khiến vào trí Phật. 

Hoặc làm chủ trong ấp, 

Hoặc làm thầy khách buôn, 

Quốc sƣ và Ðại thần, 

Ðể lợi ích chúng sanh. 

Các chỗ có kẻ nghèo, 

Hiện làm kho vô tận, 

Nhân đó khuyến dạy ngƣời, 

Cho phát tâm vô thƣợng. 

Kẻ kiêu căng ngã mạn, 

Hiện làm những lực sĩ, 

Tiêu phục lòng cống cao, 

Quay về đạo Vô thƣợng. 

Những ngƣời hay sợ sệt, 

127 

Ðến nơi để an ủi, 

Trƣớc thí pháp “không sợ”, 

Sau dạy phát đạo tâm. 

Hoặc hiện lìa dâm dục, 

Làm vị tiên ngũ thông, 

Chỉ dạy cho chúng sanh, 

Ðể đƣợc giới, nhẫn, từ. 

Thấy ngƣời cần hầu hạ, 

Hiện làm kẻ tôi tớ, 

Vừa đẹp ý ngƣời kia, 

Vừa phát đƣợc đạo tâm. 

Tùy theo việc cần dùng, 

Mà vào trong Phật đạo, 

Dùng sức phƣơng tiện khéo, 

Ðều giúp cho đầy đủ. 

Ðạo pháp nhiều không lƣờng, 

Việc làm không bờ mé, 

Trí tuệ không hạng lƣợng, 

Ðộ thoát vô số chúng. 

Dầu cho tất cả Phật, 

Trong vô số ức kiếp, 

Khen ngợi công đức kia, 

Cũng không thể hết đƣợc. 

Ai nghe pháp nhƣ thế, 

Chẳng phát tâm Bồ Ðề, 

Trừ những ngƣời bất tiếu, 

Ngu si không trí tuệ. 



128 

Chú thích của phẩm VIII  

1. Phật đạo: Tiếng Phạn là Phật đà Bồ đề, nghĩa là đạo giác ngộ 

nhƣ thật. Lại chỉ tất cả cáe điều phƣớc huệ thanh tịnh thuần thiện 

của Phật đã thành tựu viên mãn, đều gọi là Phật đạo. 

2. Phi đạo: Chẳng phải Phật đạo, nghĩa là những phiền não tạp 

nhiễm, tập nghiệp của tất cả chúng sanh trong ba cõi, ba đời và 

đạo  pháp  của  Nhị  thừa  đều  chẳng  phải  Phật  đạo.  Nhƣng  nếu 

thông đạt Phật đạo thì phi đạo toàn là Phật đạo. Tỷ nhƣ thật hành 

các việc trong đời, mà không sa mắc vào đời, cho đến thật hành 

hiện nhập Niết Bàn của Nhị thừa, mà chẳng dứt sự sanh tử, độ 

sanh. Ðó là ở nơi phi đạo mà tự tại siêu xuất phi đạo, nên tức nơi 

phi đạo mà thông đạt Phật đạo. 

3. Năm tội vô gián: 1) Giết cha, 2) Giết mẹ, 3) Giết A La Hán, 4) 

Phá  hòa  hiệp  của  chúng  Tăng,  5)  Làm  cho  thân  Phật  ra  máu. 

Ngƣời tạo ra năm tội này, phải đọa vào đia ngục Vô gián (A tỳ), 

chịu các sự khổ bức, không khi nào hở dứt, nên gọi là Vô gián. 

4. Nhƣ cầu, đò: ý nói rất khiêm nhƣợng hạ mình, nghĩa là dù bị 

ngƣờl  đời  lấn  lƣớt  khinh  khi,  nhƣng  vẫn  nhẫn  chịu  không  khinh 

mạn lại, cũng nhƣ cầu đò cứ chịu họ dày đạp qua lại. 

5. Tà tế, Chánh  tế: Ngoại đạo gọi là tà tế, ví nhƣ chỗ hiểm nạn 

dối gạt ngƣời. Phật đạo gọi là chánh tế, ví nhƣ chỗ bến đò có thể 

đƣa ngƣời qua đƣợc. 

6. Bốn món điên đảo:   

1) Sự vật trong thế gian là vô thƣờng mà chấp là thƣờng, 

2) Ngũ dục lạc, không phải vui mà chấp là vui, 

3) Thân này không phải ta mà chấp là ta, 

129 

4) Thân này nhơ nhớp mà chấp là sạch. 

Ðây là 4 món chấp của phàm phu. 

7. Bảy chỗ thức:  

1) Sơ thiền, 

2) Nhị thiền, 

3) Tam thiền, 

4) Tứ thiền. 

5) Vô biên xứ thiền, 

6) Thức biên xứ thiền, 

7) Vô sở hữu xứ thiền, 

là bảy cảnh giới không có thống khổ bức não, thần thức đƣợc 

an trú. Trừ cõi Vô tƣởng và cõi Phi phi tƣởng không kể, là vì 

cõi này tâm tƣởng quá vi tế, muội lƣợc, tƣ niệm không rõ 

ràng. 

8. Tám pháp tà: Ðã giải ở phẩm III số 14. 

9.  Chín  món  não:   Về  quá  khứ  ai  quấy  nhiễu  mình,  quấy  nhiễu 

thân  thích  mình,  thì  sanh  não,  ai  khen  ngợi  kẻ  oán  của  mình, 

mình cũng sanh não. Quá khứ nhƣ thế thì hiện tại và vị lai cũng 

thế, nên gọi là chín chỗ não. 

10. Năm căn: Mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân. 

11. Trí độ:  Một độ trong 6 độ, nghĩa là trí tuệ viên mãn hay vƣợt 

qua biển sanh tử đến bờ Niết bàn rốt ráo. 

12. Pháp hỷ: Nghe pháp lãnh hội đƣợc, sanh lòng vui mừng gọi là 

pháp hỷ. 

130 

13. Trần lao: Trần là nhiễm ô, nghĩa là các thứ tà kiến phiền não 

hay  làm  nhiễm  ô  chơn  tánh.  Lao  là  nhọc  nhằn,  nghĩa  là  các  tà 

kiến phiền não làm cho chúng sanh trôi lăn mệt nhọc trong đƣờng 

sanh tử. 

14. Ðạo phẩm: Tức phƣơng pháp giúp ngƣời tu hành, thành tựu 

đạo quả Bồ đề, nhƣ 37 phẩm trợ đạo v v   

15. Các độ: 6 độ, 10 độ. 

16. Tổng trì: Gồm nhiếp các pháp. 

17. Giác ý: ý niệm giác sát cho tâm điều hòa thích trung, không 

cao không thấp, không phóng tán, không hôn trầm. 

18. Bát giải: Tức Bát giải thoát đã giải ở phẩm III số 14. 

19. Bảy thứ tịnh hoa:   

1) Giới tịnh: động tác của thân, khẩu ý thanh tịnh; 

2) Tâm tịnh: tâm thanh tịnh không còn nhiễm trƣớc; 

3) Kiến tịnh: thấy đƣợc chơn tánh các pháp không còn khởi 

vọng chấp; 

4) Ðộ nghi tịnh: Hiểu biết thấu đáo không còn ngờ vực; 

5) Phân biệt đạo tịnh: Phân biệt rõ ràng tà đạo, chánh đạo; 

6) Hành đoạn tri kiến tịnh: Tri kiến thật, hành thiện pháp, các 

ác pháp bị đoạn trừ, đƣợc thanh tịnh sáng suốt; 

7) Niết Bàn tịnh: Chứng đƣợc Niết Bàn xa lìa mọi cấu nhiễm. 

20. Ngũ thông: Lục thông trừ Lậu tận thông. Ðã giải nơi phẩm II 

số 24. 

21. Bát chánh: Giải ở phẩm II số 26 trong mục 37 phẩm trợ đạo 

phần sau. 

131 

22. Thƣợng phục: Ðồ y phục quí đẹp. Ðoạn này, ý nól lấy sự hổ 

thẹn  để  ngăn  ngừa  lỗi  quấy,  cũng  nhƣ  đồ  y  phục  che  đƣợc  gió 

lạnh vậy. 

23. Bảy của báu:  1) Tín, 2) Giới, 3) Văn, 4)Xả, 5)Tuệ, 6) Tàm, 7) 

Quý. Do  tin  pháp  lành  nên  mới  giữ  giới.  Do  giữ  giới  thì  ngăn 

đƣợc các việc ác, việc ác đã dứt, việc lành mới tinh tấn làm thêm. 

Nhƣng tinh tấn làm việc lành cốt do sự học rộng nghe nhiều. Có 

nghe  nhiều  đạo  pháp,  thì  tâm  niệm  mới  xả  bỏ  không  còn  chấp 

trƣớc: Do xả bỏ nên trí tuệ phát sanh. Còn tàm và quý cũng nhƣ 

hai ngƣời phụ lực để thành tựu 5 pháp trên. 

24. Bốn thứ ma:   

1) Phiền não ma: tham. sân, si v.v... hay làm não hại thân tâm. 

2) Ấm ma: sắc, thọ, tƣởng, hành, thức, 5 ấm đó thƣờng sanh 

các thứ khổ não. 

3) Tử ma: chết hay đoạn tuyệt mạng căn của ngƣời. 

4) Thiên ma: Ma Vƣơng ở trên từng trời Tha hóa tự tại thứ 6 

của Dục giới, hay làm hại mất việc phúc thiện của ngƣời đời. 

132 

IX. PHẨM VÀO “PHÁP MÔN KHÔNG HAI” (1)  

Bấy giờ ông Duy Ma Cật bảo các vị Bồ Tát rằng:   

-  Các  Nhân  giả!  Thế  nào  là  Bồ  Tát  vào  “pháp  môn  không  hai”? 

Cứ theo chỗ thích của mình mà nói. 

Trong Pháp hội có Bồ Tát tên là Pháp Tự Tại nói:   

- Các Nhân giả! “Sanh”, “diệt” là hai. Pháp vốn không sanh, cũng 

không diệt, đặng vô sanh pháp nhẫn, đó là vào “pháp môn không 

hai”. 

Bồ Tát Ðức Thủ nói:   

- “Ngã”, “ngã sở” là hai. Nhân có ngã mới có ngã sở, nếu không 

có ngã thời không có ngã sở đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Bất Thuấn nói:   

- “Thọ”, “không thọ”(2) là hai. Nếu các pháp không thọ thời không 

có  “đƣợc”,  vì  không  có  “đƣợc”,  nên  không  thủ  xả,  không  gây 

không làm đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Ðức Ðảnh nói:   

-  “Nhơ”,  “sạch”  là  hai.  Thấy  đƣợc  tánh  chơn  thật  của  nhơ,  thời 

không có tƣớng sạch, thuận theo tƣớng diệt, đó là vào pháp môn 

không hai. 

Bồ Tát Thiện Túc nói:   

- “Ðộng”, “niệm” là hai. Không động thời không niệm, không niệm 

thời  không  phân  biệt;  thông  suốt  lý  ấy  là  vào  pháp  môn  không 

hai. 

133 

Bồ Tát Thiện Nhãn nói:   

- “Một tƣớng”, “Không tƣớng”(3) là hai. Nếu biết một tƣớng tức là 

không tƣớng, cũng không chấp không tƣớng mà vào bình đẳng, 

đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Diệu Tý nói:   

-  Tâm  Bồ  Tát,  tâm  Thanh  Văn  là  hai.  Quán  tƣớng  của  tâm  vốn 

không, nhƣ huyễn nhƣ hóa, thời không có tâm Bồ Tát, không có 

tâm Thanh Văn, đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Phất Sa nói:   

- “Thiện”, “bất thiện” là hai. Nếu không khởi thiện và bất thiện, vào 

gốc không tƣớng mà thông suốt đƣợc, đó là vào pháp môn không 

hai. 

Bồ Tát Sƣ Tử nói:   

-  “Tội”,  “phƣớc”  là  hai.  Nếu  thông  đạt  đƣợc  tánh  của  tội,  thì  tội 

cùng phƣớc không khác, dùng tuệ kim cang quyết liễu tƣớng ấy, 

không buộc không mở, đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Sƣ Tử Ý nói:   

-“Hữu lậu”, “vô lậu” là hai. Nếu chứng đƣợc các pháp bình đẳng 

thời  không  có  tƣớng  hữu  lậu  và  vô  lậu,  không  chấp  có  tƣớng 

cũng không chấp vô tƣớng, đó là vào phảp môn không hai. 

Bồ Tát Tịnh Giải nói:   

- “Hữu vi”, “vô vi” là hai. Nếu lìa tất cả số thời tâm nhƣ hƣ không, 

dùng tuệ thanh tịnh không có chƣớng ngại, đó là vào pháp môn 

không hai. 

134 

Bồ Tát Na La Diên nói:   

-  “Thế  gian”,  “xuất  thế  gian”  là  hai.  Tánh  thế  gian  không  tức  là 

xuất thế gian, trong đó không vào không ra, không đầy không vơi, 

đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Thiện ý nói:   

-  “Sanh  tử”,  “Niết  bàn”  là  hai.  Nếu  thấy  đƣợc  tánh  sanh  tử  thời 

không có sanh tử, không buộc không mở, không sinh không diệt, 

hiểu nhƣ thế đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Hiện Kiến nói:   

-  “Tận”,  “không  tận”  là  hai.  Pháp  đến  chỗ  rốt  ráo  thời  tận  hoặc 

không  tận  đều  là  tƣớng  “vô  tận”.  Tƣớng  “vô  tận”  tức  là  không, 

không thời không có tƣớng tận và không tận, đƣợc nhƣ thế đó là 

vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Phổ Thủ nói:   

- “Ngã”, “vô ngã” là hai. “Ngã” còn không có, thời “phi ngã” đâu có 

đƣợc. Thấy đƣợc thật tánh của ngã không còn có hai tƣớng, đó 

là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Ðiển Thiên nói:   

-  “Minh”,  “vô  minh”  là  hai.  Thật  tánh  vô  minh  tức  là  minh,  minh 

cũng không thể nhận lấy, lìa tất cả số, ở đó bình đẳng không hai, 

đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Hỷ Kiến nói:   

- “Sắc”, “Không” là hai. Sắc tức là không, chẳng phải sắc diệt rồi 

mới không, tánh sắc tự không; thọ, tƣởng, hành, thức cũng thế. 

135 

Thức và không là hai. Thức tức là không, chẳng phải thức diệt rồi 

mới  không,  tánh  thức  tự  không.  Thông  hiểu  lý  đó  là  vào  pháp 

môn không hai. 

Bồ Tát Minh Tƣớng nói:   

- “Tứ đại” khác (4) “không đại” khác là hai. Tánh tứ dại tức là tánh 

không  đại,  nhƣ  lớp  trƣớc  lớp  sau  không,  thời  lớp  giữa  cũng 

không. Nếu biết đƣợc thật tánh các đại thời đó là vào pháp môn 

không hai. 

Bồ Tát Diệu Ý nói:   

- “Con mắt”, “sắc trần” là hai. Nếu biết đƣợc tánh của mắt thời đối 

với sắc không tham, không sân, không si, tức là tịch diệt. Tai với 

tiếng, mũi với hƣơng, lƣỡi với vị, thân với xúc, ý với pháp cũng là 

hai.  Nếu  biết  đƣợc  tánh  của  ý  thời  đối  với  pháp  không  tham, 

không sân, không si tức là tịch diệt. Nhận nhƣ thế đó là vào pháp 

môn không hai. 

Bồ Tát Vô Tận Ý nói:   

- “Bố thí”, “hồi hƣớng nhứt thiết trí” là hai. Tánh bố thí tức là tánh 

hồi hƣớng nhứt thiết trí. Trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền đinh, 

trí tuệ, hồi hƣớng nhứt thiết trí cũng là hai. Tánh trí tuệ tức là tánh 

hồi hƣớng nhứt thiết trí, ở trong đó vào “một tƣớng” là vào pháp 

môn không hai. 

Bồ Tát Thâm Tuệ nói:   

- “Không”, “vô tƣớng”, “vô tác” là hai. Không tức là vô tƣớng, vô 

tƣớng  tức  là  vô  tãc.  Nếu  không  vô  tƣớng,  vô  tác  thời  không  có 

136 

tâm,  ý  thức.  Một  món  giải  thoát  là  ba  món  giải  thoát,  đó  là  vào 

pháp môn không hai. 

Bồ Tát Tịch Căn nói:   

-  “Phật”,  “Pháp”,  “Chúng”  (Tăng)  là  hai.  Phật  tức  là  Pháp,  Pháp 

tức  là  Chúng.  Ba  ngôi  báu  ấy  đều  là  tƣớng  vô  vi,  cũng  nhƣ  hƣ 

không.  Tất  cả  pháp  cũng  vậy,  theo  đƣợc  hạnh  ấy  là  vào  pháp 

môn không hai. 

Bồ Tát Tâm Vô Ngại nói:   

-  “Thân”.  “thân  diệt”  là  hai.  Thân  tức  là  thân  diệt.  Vì  sao?  Thấy 

thật  tƣớng  của  thân  thời  không  thấy  thân  và  thân  diệt.  Thân  và 

thân diệt không hai, không khác, theo đó chẳng kinh chẳng sợ là 

vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Thƣợng Thiện nói:   

-  “Thân  thiện”,  “khẩu  thiện”,  “ý  thiện”  là  hai.  Ba  nghiệp  này  là 

tƣớng  “vô  tác”.  Tƣớng  vô  tác  của  thân  tức  là  tƣớng  vô  tác  của 

khẩu, tƣớng vô tác của khẩu tức là tƣớng vô tác của ý. Tƣớng vô 

tác của ba nghiệp này tức là tƣớng vô tác của tất cả pháp. Tùy 

thuận trí tuệ vô tác nhƣ thế là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Phƣớc Ðiền nói:   

- Làm phƣớc (5) làm tội (6), làm bất động là hai. Thật tánh của ba 

việc  làm  tức  là  “không”,  “không”  thời  không  làm  phƣớc,  không 

làm tội, không làm bất động. Ở ba việc làm này mà không khởi là 

vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Hoa Nghiêm nói:   

137 

- Do “ngã” mà khởi ra hai là hai. Thấy đƣợc thật tƣớng của “ngã”, 

thời không khởi ra hai pháp. Nếu không trụ hai pháp thời không 

có “thức”. Không có thức là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Ðức Tạng nói:   

-  Có  tƣớng  “sở  đắc”  là  hai.  Nếu  không  có  sở  đắc  thời  không  có 

lấy bỏ. Không lấy bỏ là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Nguyệt Thƣợng nói:   

- “Tối”, “sáng” là hai. Không tối, không sáng thời không có hai. Vì 

sao?  Nhƣ  vào  định  diệt  thọ  tƣởng  thời  không  có  tối,  không  có 

sáng. Tất cả pháp tƣớng cũng nhƣ thế; bình đẳng vào chỗ ấy là 

vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Bảo ấn Thủ nói:   

- Ƣa Niết bàn, không ƣa thế gian là hai. Nếu không ƣa Niết bàn, 

không chán thế gian thời không có hai. Vì sao? Nếu có buộc thời 

có mở, nếu không buộc thì nào  có cầu mở. Không buộc, không 

mở, thời không ƣa, không chán, đó là vào pháp môn không hai. 

Bồ Tát Châu Ðảnh Vƣơng nói:   

- “Chánh đạo”, “tà đạo” là hai, ở chánh đạo thời không phân biệt 

thế nào là Tà, thế nào là Chánh, lìa hai môn phân biệt đó là vào 

Pháp môn không hai. 

Bồ Tát Nhạo Thật nói:   

-  “Thực”,  “Không  thực”  là  hai.  Thực  thấy  còn  không  thấy  thực, 

huống là không  thực thấy. Vì sao? Không phải  mắt thịt mà thấy 

138 

đƣợc,  chỉ  có  mắt  tuệ  mới  thấy  đƣợc.  Nhƣng  mắt  tuệ  không  có 

thấy mà chỗ nào cũng thấy cả, đó là vào pháp môn không hai. 

Các Bồ Tát nói nhƣ thế rồi, hỏi Ngài Văn Thù Sƣ Lợi rằng:   

- Thế nào là Bồ Tát vào pháp môn không hai? 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợì nói:   

- Nhƣ ý tôi đối với tất cả pháp không nói, không rằng, không chỉ, 

không biết, xa lìa các vấn đáp, đó là vào pháp môn không hai. 

Khi đó Ngài Văn Thù Sƣ Lợi hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Chúng tôi ai ai cũng nói rồi, đến lƣợt Nhân giả nói thế nào là Bồ 

Tát vào pháp môn không hai? 

Ông Duy Ma Cật im lặng không nói. Ngài Văn Thù Sƣ Lợi khen 

rằng: “Hay thay! Hay thay!  Cho  đến không có văn tự ngữ ngôn, 

đó mới thật là vào pháp môn không hai. 

Khi nói phẩm vào Pháp Môn Không Hai này, trong chúng có năm 

nghìn Bồ Tát đều vào pháp môn không hai, chứng Vô sanh Pháp 

nhẫn. 

139 

Chú thích của phẩm IX  

1. Pháp môn không hai: “Không hai” là lý thể chơn thật duy nhứt, 

ly  tƣớng  vắng  lặng  nhƣ  nhƣ  bĩnh  đẳng,  không  có  kia,  đây,  sai 

khác. Pháp môn: là pháp tắc khuôn mẫu của Phật đạo, các bực 

Hiền Thánh đều nƣơng theo đó mà nhập đạo. Bồ tát ngộ vào lý 

nhứt thật bình đẳng, gọi là vào “pháp môn không hai”. 

2. Thọ, không thọ: Thọ là có xúc đối lãnh thọ chấp tƣớng thuộc 

hữu lậu. Không thọ là không lãnh thọ chấp tƣớng thuộc vô lậu. 

3. Một tƣớng, không tƣớng: Một tƣớng là đối với 2, 3 mà nói. Hai, 

ba,  là  những  cái  sai  khác,  một  là  nghĩa  không  sai  khác.  Thật 

tƣớng của vũ trụ là một chứ không hai; sở dĩ nói “một” cũng chỉ là 

mƣợn mà nói, chứ thật “một” ấy cũng là tuyệt đối, là không, nên 

cũng tức là không tƣớng. Nhƣng nếu nghe nói “một” nói “không” 

mà không biết là lời nói để phá chấp hai, chấp có, trở lại chấp có 

một tƣớng cũng thành ra hai vậy. 

4. Tứ đại khác: Tức là bốn đại: Ðịa, Thủy, Hỏa, Phong khác với 

hƣ  không,  vì  4  đại  có  chất  ngại,  hƣ  không  không  chất  ngại  nên 

khác nhau. 

5. Làm phƣớc: Làm những công hạnh phƣớc thiện trong cõi dục. 

6. Làm tội: Làm 10 nghiệp chắng lành. Thân có ba nghiệp chẳng 

lành:  Sát  sanh,  trộm  cắp,  tà  dâm;  Miệng  có  4:  Nói  dối,  nói  thêu 

dệt, nói lời chia rẽ, nói lời thô ác; ý có 3: Tham lam bỏn sẻn, hờn 

giận ganh ghét, si mê tà kiến. 

7. Làm bất động: Tu những hạnh nghiệp thiền định theo cõi trời 

Sắc và Vô Sắc giới. 

140 

X. PHẨM PHẬT HƢƠNG TÍCH  

Ông Xá Lợi Phất tâm nghĩ rằng: “Giờ ăn gần đến, các Bồ Tát đây 

sẽ thọ thực nơi đâu?” 

Ông Duy Ma Cật biết ý đó bảo ngay rằng:   

- Phật nói 8 món giải thoát, Nhân giã đã vâng làm, đâu có xen cái 

tâm muốn ăn mà nghe pháp ƣ? Nếu muốn ăn, hãy đợi giây lát, tôi 

sẽ  hiến  Ngài  bữa  ăn  chƣa  từng  có.  Ông  Duy  Ma  Cật  liền  nhập 

chánh định, dùng sức thần thông hiện bày cho đại chúng thấy rõ 

cảnh giới phƣơng trên, qua khỏi 42 số cát sông Hằng cõi Phật có 

nƣớc tên là Chúng Hƣơng, đức Phật hiệu là Hƣơng Tích nay vẫn 

hiện tại. Mùi hƣơng ở nƣớc ấy so với mùi hƣơng của Trời, ngƣời 

và  các  cõi  Phật  ở  mƣời  phƣơng  nó  thơm  hơn  hết.  Nƣớc  ấy 

không có tên Thanh Văn và Bích Chi Phật, chỉ có chúng Ðại Bồ 

Tát thanh tịnh đƣợc Phật nói pháp cho nghe. Nƣớc ấy tất cả đều 

dùng  chất  hƣơng  làm  lầu  các  hoa  viên,  đi  kinh  hành  trên  đất 

hƣơng,  mùi  hƣơng  của  cơm  lan  khắp  10  phƣơng  vô  lƣợng  thế 

giới. 

Lúc đó Phật Hƣơng Tích cùng các Bồ Tát đang ngồi ăn, có các vị 

Thiên  tử  đồng  tên  là  Hƣơng  Nghiêm  đều  phát  tâm  Vô  Thƣợng 

Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  cúng  dƣờng  Phật  và  các  Bồ  Tát.  Cả 

đại chúng bên cõi (Ta bà) này đều thấy rõ tận mặt. 

Khi ấy ông Duy Ma Cật hỏi các Bồ Tát rằng:   

-  Thƣa  các  Nhân  giả,  vị  nào  có  thể  đến  thỉnh  cơm  của  Phật  kia 

đƣợc? 

Vì nƣơng theo sức oai thần của Văn Thù Sƣ Lợi mà các vị Bồ Tát 

thảy đều lặng thinh. Ông Duy Ma Cật nói rằng:   

141 

- Các Nhân giả không hổ thẹn sao? 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nói:   

- Theo nhƣ lời Phật nói: “Chớ nên khinh ngƣời chƣa học”. 

Khi đó ông Duy Ma Cật ngồi yên một chỗ, trƣớc chúng hội hóa ra 

một  vị  Bồ  Tát  tƣớng  tốt  rực  rỡ,  oai  đức  thù  thắng  hơn  cả  đại 

chúng. Ông bảo vị Hóa Bồ Tát ấy rằng:   

- Ông hãy qua cảnh giới phƣơng trên, khỏi 42 số cát sông Hằng 

cõi Phật, có nƣớc tên là Chúng Hƣơng, Phật hiệu là Hƣơng Tích 

và  các  Bồ  Tát  đang  ngồi  ăn,  ông  qua  đó  y  theo  lời  tôi  mà  thƣa 

rằng: “Duy Ma Cật xin cúi đầu lễ dƣới chơn Thế Tôn, cung kính 

không  cùng  và  thăm  hỏi  Thế  Tôn  hằng  ngày  khởi  cƣ  ít  bịnh,  ít 

não, sức khỏe đƣợc an chăng? Nguyện đƣợc món cơm thừa của 

Thế Tôn đem về cõi Ta bà làm việc Phật, để cho những ngƣời ƣa 

pháp nhỏ đƣợc pháp lớn và để cho tiếng tăm của Nhƣ Lai đƣợc 

khắp tất cả”. 

Lúc đó Hóa Bồ Tát liền ở trƣớc hội bay lên phƣơng trên, cả đại 

chúng  đều  thấy  Hóa  Bồ  Tát  ấy  đi  đến  nƣớc  Chúng  Hƣơng  lễ 

dƣới chơn Phật và nghe tiếng thƣa rằng: “Duy Ma Cật xin cúi đầu 

lễ  dƣới  chơn  Thế  Tôn,  cung  kính  không  cùng  và  thăm  hỏi  Thế 

Tôn hằng ngày khởi cƣ ít bịnh, ít não, sức khỏe đƣợc an chăng? 

Nguyện đƣợc món cơm thừa của Thế Tôn đem về cõi Ta bà làm 

việc  Phật,  để cho  những  ngƣời  ƣa  pháp  nhỏ  đƣợc  pháp  lớn và 

để cho tiếng tăm của Nhƣ Lai đƣợc khắp tất cả”. 

Các  Ðại  Sĩ  nƣớc  Chúng  Hƣơng  thấy  vị  Hóa  Bồ  Tát  đều  ngợi 

khen chƣa từng có và nghĩ rằng: “Thƣợng nhơn này từ  đâu mà 

142 

đến? Cõi Ta bà ở đâu? Sao gọi là ƣa pháp nhỏ.  Liền đem việc 

ấy hỏi Phật”. 

Phật bảo rằng:   

-  Phƣơng  dƣới,  qua  khỏi  42  số  cát  sông  Hằng  cõi  Phật,  có  cõi 

nƣớc tên là Ta bà, Phật hiệu là Thích Ca Mâu Ni, nay hiện tại ở 

đời ác năm trƣợc vì những chúng sanh ƣa pháp nhỏ mà diễn nói 

đạo giáo. Cõi  Ta bà có Bồ Tát tên Duy Ma Cật ở cảnh giới giải 

thoát bất khả tƣ nghị đang nói pháp cho các vị Bồ Tát, nên sai vị 

Hóa Bồ Tát này đến khen ngợi danh hiệu Ta và tán thán cõi này 

để làm cho các Bồ Tát kia đƣợc thêm nhiều công đức. 

Các Bồ Tát nƣớc Chúng Hƣơng thƣa rằng:   

- Vị đó nhƣ thế nào mà biến hiện ra vị Hóa Bồ Tát này có đức lực 

vô úy, thần túc nhƣ thế? 

Phật nói:   

- Thật lớn. Ông thƣờng sai Hóa Bồ Tát đi đến khắp mƣời phƣơng 

làm việc Phật, lợi ích chúng sanh. 

Khi đó Phật Hƣơng Tích lấy cái bát ở nƣớc Chúng Hƣơng đựng 

đầy  cơm  thơm  trao  cho  Hóa  Bồ  Tát.  Bấy  giờ  chín  trăm  vạn  Bồ 

Tát ở nƣớc Chúng Hƣơng đồng thanh thƣa rằng:   

- Chúng con muốn đến cõi Ta bà để cúng dƣờng Phật Thích Ca 

Mâu Ni và ra mắt ông Duy Ma Cật cùng các hàng Bồ Tát. 

Phật bảo:   

- Ðƣợc, nên đi. Nhƣng phải giữ thân hƣơng của các ông, chớ để 

cho chúng sanh cõi kia sanh tâm mê đắm, và phải bỏ hình thể cũ 

143 

của  các  ông,  chớ  để  những  ngƣời  cầu  đạo  Bồ  Tát  ở  nuớc  kia 

phải tự hổ thẹn. Các ông đến cõi Ta bà chớ đem lòng khinh chê 

mà  tâm  có  ngại.  Vì  sao?  Mƣời  phƣơng  cõi  nƣớc  đều  nhƣ  hƣ 

không, Chƣ Phật vì muốn hóa dộ những ngƣời ƣa pháp nhỏ nên 

không hiện ra toàn cõi thanh tịnh. 

Khi ấy, Hóa Bồ Tát đã lãnh bát cơm rồi, cùng với chín trăm vạn 

Bồ Tát thừa oai thần của Phật và thần lực của ông Duy Ma Cật 

đang ở nƣớc Chúng Hƣơng bỗng nhiên biến mất, trong khoảnh 

khắc về đến nhà ông Duy Ma Cật. 

Lúc  ấy,  ông  Duy  Ma  Cật  hóa  ra  chín  trăm  vạn  tòa  sƣ  tử  trang 

nghiêm  tốt  đẹp  nhƣ  trƣớc,  các  Bồ  Tát đều  đến  ngồi  nơi  tòa  ấy. 

Hóa  Bồ  Tát  liền  đem  cái  bát  đựng  đầy  cơm  thơm  dâng  lên  cho 

ông Duy Ma Cật, mùi thơm xông khắp thành Tỳ Da Ly và cõi tam 

thiên đại thiên thế giới. 

Lúc  đó  trong  thành  Tỳ  Da  Ly,  các  Bà  la  môn,  cƣ  sĩ  nghe  mùi 

hƣơng  này,  thân  tâm  thƣ  thới  ngợi  khen  chƣa  từng  có.  Khi  ấy 

Trƣởng  giả  chủ(1)  Nguyệt  Cái  đem  theo  tám  vạn  bốn  nghìn 

ngƣời đi dến nhà ông Duy Ma Cật, thấy trong nhà các Bồ Tát rất 

đông và những tòa sƣ tử cao rộng trang nghiêm ai nấy thảy đều 

vui mừng, đảnh lễ các Bồ Tát và đại đệ tử rồi đứng qua một phía. 

Các vị thần ở đất, thần ở hƣ không và các vị trời ở cõi Dục, cõi 

Sắc nghe mùi thơm này cùng đều đến nhà ông Duy Ma Cật. 

Bấy  giờ  ông  Duy  Ma  Cật  bảo  ông  Xá  Lợi  Phất  và  các  vị  Ðại 

Thanh Văn rằng:   

-  Này  các  Nhân  giả,  dùng  cơm  vị  cam  lồ  của  Nhƣ  Laì  do  đại  bi 

huân tập, đừng đem ý có hạn lƣợng mà ăn thời không tiêu đƣợc. 

144 

Có các Thanh Văn khác nghĩ rằng: “Cơm này ít lắm mà đại chúng 

ngƣời nào cũng phải ăn!”. 

Hóa Bồ Tát nói:   

- Chớ đem trí hẹp đức nhỏ của Thanh Văn mà đo lƣờng phúc tuệ 

vô  lƣợng  của  Nhƣ  Lai.  Bốn  bể  còn  có  thể  cạn,  chớ  cơm  này 

không khi nào hết. Dẫu cho tất cả ngƣơi đều ăn mỗi vắt lớn nhƣ 

núi Tu di cho đến một kiếp cũng không hết đƣợc. Vì sao? – Vì là 

món ăn dƣ của đấng đầy đủ công đức, vô tận giới, định, tuệ, giải 

thoát, giải thoát tri kiến, không bao giờ hết đƣợc. 

Khi  đó,  với  bát  cơm  ấy  chúng  hội  đều  no  đủ  mà  cũng  vẫn  còn. 

Các Bồ Tát, Thanh Văn, Trời, ngƣời ăn cơm đó rồi thân thể nhẹ 

nhàng vui vẻ ví nhƣ các Bồ Tát ở cõi nƣớc Nhứt thiết lạc trang 

nghiêm, và các lỗ chƣn lông thoảng ra mùi hƣơng bát ngát cũng 

nhƣ mùi hƣơng các cây ở nƣớc Chúng Hƣơng. 

Bấy giờ ông Duy Ma Cật hỏi các vị Bồ Tát ở nƣớc Chúng Hƣơng 

rằng:   

- Phật Hƣong Tích lấy chi để nói pháp? 

Các Bồ Tát kia đáp:   

- Phật cõi tôi không dùng văn tự để nói, chỉ dùng các mùi hƣơng 

làm  cho  các  Trời,  ngƣời  đƣợc  luật  hạnh.  Các  Bồ  Tát  đều  ngồi 

dƣới cây hƣơng, nghe mùi hƣơng mầu nhiệm ấy đều đƣợc tam 

muội Nhứt thiết đức tạng. Ðƣợc tam muội ấy đều đƣợc đầy đủ tất 

cả công đức của Bồ Tát. 

Các Bồ Tát kia hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Còn Phật Thích Ca Mâu Ni lấy gì để nói pháp? 

145 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Chúng sanh cõi này cang cƣờng khó giáo hóa, cho nên Phật nói 

những lời cang cƣờng để điều phục họ. Nói đó là địa ngục; đó là 

súc sanh; đó là ngạ quỉ; đó là chỗ nạn; đó là chỗ ngƣời ngu sanh; 

đó là thân làm việc tà; đó là quả báo của thân làm việc tà; đó là 

miệng làm việc tà; đó là quả báo của miệng làm việc tà; đó là ý 

làm việc tà, đó là quả báo của ý làm việc tà; đó là sát sanh, đó là 

quả báo của sát sanh; đó là không cho mà lấy; đó là quả báo của 

không cho mà lấy; đó là tà dâm, đó là quả báo của tà dâm; đó là 

vọng ngữ, đó là quả báo của vọng ngữ; đó là hai lƣỡi, đó là quả 

báo của hai lƣỡi; đó là lời nói ác, đó là quả báo của lời nói ác; đó 

là lời nói vô nghĩa, đó là quả báo của lời nói vô nghĩa; đó là tham 

lam, ganh ghét, đó là quả báo của tham lam, ganh ghét; đó là tức 

giận, đó là quả báo của tức giận; đó là tà kiến, đó là quả báo của 

tà kiến; đó là bỏn sẻn, đó là quả báo của bỏn sẻn; đó là phá giới, 

đó  là  quả  báo  của  phá  giới;  đó  là  giận  hờn,  đó  là  quả  báo  của 

giận hờn; đó là lƣời biếng, đó là quả báo của lƣời biếng; đó là ý 

tán loạn, đó là quả báo của ý tán loạn; đó là ngu si, đó là quả báo 

của ngu si; đó là kiết giới, đó là giữ giới, đó là phạm giới; đó là 

nên  làm,  đó  là  không  nên  làm;  đó  là  chƣớng  ngại,  đó  là  không 

chƣớng ngại; đó là mắc tội, đó là khỏi tội; đó là tịnh, đó là nhơ; đó 

là hữu lậu, đó là vô lậu; đó là tà đạo, đó là chánh đạo; đó là hữu 

vi, đó là vô vi; đó là thế gian, đó là Niết bàn, vì những ngƣời khó 

giáo  hóa  lòng  nhƣ  khỉ  vƣợn,  nên  dùng  bao  nhiêu  pháp  để  chế 

ngự lòng họ, mới có thể điều phục đƣợc. Ví nhƣ voi, ngựa ngang 

trái không diễu phục đƣợc, phải thêm đánh đập dữ tợn cho đến 

thấu  xƣơng  rối  mới  điều  phục  đƣợc.  Chúng  sanh  cang  cƣờng 

khó giáo hóa cũng thế, nên phải dùng tất cả những lời khổ thiết 

mới có thể đƣa họ vào khuôn khổ (luật hạnh). 

146 

Các Bồ Tát nƣớc Chúng Hƣơng kia nghe rồi nói rằng:   

- Thật chƣa từng có! Nhƣ Phật Thích Ca Mâu Ni Thế Tôn ẩn cái 

sức  tự  tại  vô  lƣợng  của  Ngài  mà  dùng  những  phƣơng  pháp  sở 

thích của ngƣời nghèo hèn để độ thoát chúng sanh. Các Bồ Tát 

đây cũng chịu khổ sở, nhún nhƣờng, dùng lòng đại bi vô lƣợng 

để sanh vào cõi Phật này. 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Bồ Tát ở cõi này đối với chúng sanh, lòng đại bi bền chắc thật 

đúng nhƣ lời các Ngài đã ngợi khen. Mà Bồ Tát ở cõi này lợi ích 

cho chúng sanh trong một đời còn hơn trăm nghìn kiếp tu hành ở 

cõi nƣớc khác. Vì sao? Vì cõi Ta bà này có mƣời điều lành mà 

các Tịnh độ khác không có. Thế nào là mƣời? 1) Dùng bố thí để 

nhiếp độ kẻ nghèo nàn; 2) Dùng tịnh giới để nhiếp độ ngƣời phá 

giới; 3) Dùng nhẫn nhục để nhiếp độ kẻ giận dữ; 4) Dùng tinh tấn 

để nhiếp độ kẻ giải đãi; 5) Dùng thiền định để nhiếp độ kẻ loạn ý; 

6) Dùng trí tuệ để nhiếp độ kẻ ngu si; 7) Nói pháp trừ nạn để độ 

kẻ bị tám nạn; 8) Dùng pháp đại thừa để độ kẻ ƣa pháp tiểu thừa; 

9) Dùng các pháp lành để cứu tế ngƣời không đức; 10) Thƣờng 

dùng tứ nhiếp để thành tựu chúng sanh. 

Các Bồ Tát kia hỏi:   

-  Bồ  Tát  phải  thành  tựu  mấy  pháp  ở  nơi  cõi  này  làm  không  lầm 

lỗi, đƣợc sanh về cõi Tịnh độ? 

Ông Duy Ma Cật đáp:   

- Bồ Tát thành tựu 8 pháp thời ở cõi này làm không lầm lỗi, đƣợc 

sanh về cõi Tịnh độ – Tám pháp là gi? 1.- Lợi ích chúng sanh mà 

không  mong  báo  đáp.  2.-  Thay  thế  tất  cả  chúng  sanh  chịu  mọi 

147 

điều khổ não. 3.- Bao nhiêu công đức mình làm đều ban cho tất 

cả  chúng  sanh.  4.-  Lòng  bình  đẳng  đối  với  chúng  sanh  khiêm 

nhƣờng không ngại, đối với Bồ Tát xem nhƣ Phật. 5.- Những kinh 

chƣa  nghe,  nghe  không  nghi.  6.-  Không  chống  trái  với  hàng 

Thanh Văn. 7.- Thấy ngƣời đƣợc cúng dƣờng cũng không tật đố, 

không khoe những lợi lộc của mình, ở nơi đó mà điều phục tâm 

mình. 8.- Thƣờng xét lỗi mình, không nói đến lỗi của ngƣời, hằng 

nhứt tâm cầu các công đức. 

Ông  Duy  Ma  Cật  và  Ngài  Văn  Thù  Sƣ  Lợi  nói  pháp  này  rồi,  ở 

trong  đại  chúng  có  cả  trăm  nghìn  Trời,  ngƣời  đều  phát  tâm  Vô 

Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  mƣời  nghìn  Bồ  Tát  chứng 

đặng Vô sanh pháp nhẫn. 

148 

Chú thích của phẩm X  

1.  Trƣởng  giả  chủ:  Vị  trƣởng giả  này  đƣợc  công  chúng  suy  tôn 

làm  chủ  tể  quản  trị  trong  nuớc.  Theo  ngài  Tăng  Triệu  giải:  vì  ở 

thời kỳ đó trong nƣớc không có vua chúa, nên 500 vị trƣởng giả 

kia  mới  suy  tôn  ông  Nguyệt  Cái  làm  chủ  trong nƣớc,  nên  gọi  là 

Trƣởng giả chủ. 

149 

XI. PHẨM HẠNH BỒ TÁT  

Khi đó, Phật nói pháp nơi vƣờn cây Am la, vƣờn ấy bỗng nhiên 

rộng  rãi  trang  nghiêm,  tất  cả  đại  chúng  trong  pháp  hội  đều  trở 

thành sắc vàng. 

Ông A Nan bạch Phật:   

-  Bạch  Thế  Tôn?  Vì  nhơn  duyên  gì  mà  có  điềm  lành  này,  vƣờn 

đây  bỗng  nhiên  rộng  rãi  trang  nghiêm,  tất  cả  chúng  hội  đều  trở 

thành sắc vàng? 

Phật bảo:   

-  Này  A  Nan!  Ðây  là  Duy  Ma  Cật,  Văn  Thù  Sƣ  Lợi  cùng  cả  đại 

chúng cung kính vây quanh phát tâm muốn đến, nên trƣớc hiện 

điềm lành này. 

Lúc đó ông Duy Ma Cật nói với Ngài Văn Thù Sƣ Lợi rằng:   

-  Chúng  ta  nên  cùng  nhau  đến  ra  mắt  Phật  để  cho  các  Bồ  Tát 

đảnh lễ cúng dƣờng Thế Tôn. 

Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nói:   

- Hay thay! Nay chính là lúc nên đi. 

Ông Duy Ma Cật dùng sức thần thông đem cả đại chúng và các 

tòa  sƣ  tử  để  trên  tay  hữu  đi  đến  chỗ  Phật.  Khi  đến  rồi  ông  để 

xuống  đất,  cúi  đầu  lễ  dƣới  chơn  Phật,  đi  quanh  phía  hữu  bảy 

vòng, một lòng chấp tay đứng sang một bên. Các Bồ Tát kia liền 

xuống  toà  đến  cúi  đầu  lễ  dƣới  chơn  Phật,  cũng  đi  quanh  bảy 

vòng  rồi  đứng  sang  một  bên.  Các  Ðại  đệ  tử,  Ðế  Thích,  Phạm 

150 

Thiên,  Tứ  Thiên  Vƣơng  cả  thảy  cũng  đều  xuống  tòa  cúi  đầu  lễ 

dƣới chơn Phật đứng qua một bên. 

Bấy  giờ  Thế  Tôn  nhƣ  pháp  an  ủi  hỏi  thăm  các  Bồ  Tát  rồi,  bảo 

ngồi lại chỗ cũ. Cả chúng đều vâng lời dạy. 

Khi chúng ngồi xong, Phật bảo Ngài Xá Lợi Phất rằng:   

- Ông có thấy thần lực tự tại của Bồ Tát đại sĩ làm đó chăng? 

- Dạ con đã thấy. 

- Ý ông nghĩ sao? 

-  Bạch  Thế  Tôn!  Con  thấy  các  việc  làm  ấy  không  thể  nghĩ  bàn, 

không  phải  lấy  ý  mà  tính  đƣợc,  không  phải  suy  nghĩ  mà  lƣờng 

đƣợc. 

Ông A Nan bạch Phật rằng:   

- Bạch Thế Tôn! Mùi hƣơng con nghe đây từ xƣa chƣa từng có, 

đó là mùi hƣơng chi? 

Lúc đó ông Xá Lợi Phất nói với ông A Nan rằng:   

- Lổ chƣn lông của chúng tôi cũng có mùi hƣơng ấy! 

Ông A Nan nói:   

- Mùi hƣơng ấy ở đâu đến? 

Ông Xá Lợi Phất nói:   

- Ðấy là Trƣởng giả Duy Ma Cật xin cơm thừa của Phật ở nƣớc 

Chúng  Hƣơng  đem  về  ăn  nơi  nhà  ông,  nên  tất  cả  lỗ  chƣn  lông 

đều ra mùi hƣơng nhƣ thế. 

151 

Ông A Nan hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Mùi hƣơng đó còn đƣợc bao lâu? 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Ðến khi cơm đó tiêu. 

- Cơm đó bao lâu mới tiêu? 

- Thế lực cơm đó đến bảy ngày mới tiêu - Lại nữa A Nan! Những 

Thanh Văn chƣa vào chánh vị, ăn cơm đó đến khi vào chánh vị 

rồi mới tiêu. Ðã vào chánh vị, ăn cơm đó đến khi tâm giải thoát rồi 

mới  tiêu.  Chƣa  phát  tâm  đại  thừa  ăn  cơm  đó  đến  khi  phát  tâm 

Ðại thừa rồi mới tiêu, đã phát tâm Ðại thừa ăn cơm đó khi đƣọc 

Vô  sanh  nhẫn  rồi  mới  tiêu.  Ðã  đƣợc  Vô  sanh  nhẫn  ăn  cơm  đó 

đến khi Nhứt sanh bổ xứ(1) rồi mới tiêu. Ví nhƣ có món thuốc tên 

là thƣợng vị, ngƣời uống vào trừ hết các độc trong thân rồi mới 

tiêu. Cơm này cũng vậy, khi trừ hết tất cả độc phiền não rồi mới 

tiêu. 

Ông A Nan bạch Phật:   

-  Thật  chƣa  từng  có!  Bạch  Thế  Tôn!  Nhƣ  món  cơm  thơm  ấy  có 

thể làm Phật sự? 

Phật nói:   

- Ðúng thế, đúng thế! A Nan! Hoặc có cõi Phật lấy ánh sáng của 

Phật mà làm Phật sự; có cõi lấy Bồ Tát mà làm Phật sự; có cõi 

lấy ngƣời của Phật hóa ra mà làm Phật sự; có cõi lấy cây Bồ Ðề 

mà làm Phật sự; có cõi lấy y phục ngọa cụ của Phật mà làm Phật 

sự; có cõi lấy cơm ăn mà làm Phật sự; có cõi lấy vƣờn rừng, lâu 

đài nhà cửa làm Phật sự; có cõi lấy 32 tƣớng tốt, 80 vẻ đẹp mà 

152 

làm Phật sự; có cõi lấy thân Phật mà làm Phật sự; có cõi lấy hƣ 

không  mà  làm  Phật  sự;  chúng  sanh  theo  duyên  đó  mà  vào  luật 

nghi.  Có  cõi  lấy  mộng,  huyễn,  bóng,  vang,  tƣợng  trong  gƣơng, 

trăng dƣới nƣớc, ánh nắng dợn, các thí dụ nhƣ thế mà làm Phật 

sự; có cõi lấy tiếng tăm, lời nói, văn tự mà làm Phật sự; hoặc có 

cõi  lấy  Phật  thanh  tịnh  vắng  lặng,  không  nói  không  rằng,  không 

chỉ không biết, không tạo không tác mà làm Phật sự. Nhƣ thế A 

Nan! Những oai nghi tấn chỉ, các việc thi vi của chƣ Phật đều là 

Phật sự cả. 

A Nan! Có bốn ma và tám muôn bốn nghìn phiền não mà chúng 

sanh phải bị nhọc nhằn mỏi mệt. Chƣ Phật lại dùng các pháp ấy 

mà làm Phật sự, đó gọi là vào pháp môn của tất cả chƣ Phật. Bồ 

Tát vào môn này hoặc thấy tất cả cõi Phật nghiêm tịnh không lấy 

làm mừng, không ham muốn, không cao hảnh; hoặc thấy tất cả 

cõi  Phật  bất  tịnh  cũng  không  lo,  không  ngại,  không  bỏ  qua,  chỉ 

phải  ở  nơi  Chƣ  Phật  sanh  tâm  thanh  tịnh,  vui  mừng  cung  kính 

khen ngợi chƣa từng có. Chƣ Phật Nhƣ Lai công đức bình đẳng, 

vì giáo hóa chúng sanh mà hiện ra các cõi Phật không đồng. 

A Nan! Ông thấy cõi nƣớc của chƣ Phật, đất có bao nhiêu mà hƣ 

không không bao nhiêu? Nhƣ thế, thấy sắc thân chƣ Phật, thân 

có  bao  nhiêu  mà  trí  tuệ  không  ngại  thì  không  có  bao  nhiêu?  A 

Nan! Sắc thân chƣ Phật, oai tƣớng, chủng tánh, giới, định, trí tuệ, 

giải thoát, giải thoát tri kiến, lực, vô sở úy, các pháp bất cộng, đại 

từ  đại  bi,  giữ  oai  nghi,  thọ  mạng,  nói  pháp  giáo  hóa  thành  tựu 

chúng  sanh,  nghiêm  tịnh  cõi  Phật,  đủ  các  pháp  Phật,  thảy  đều 

đồng đẳng, cho nên gọi là: “Tam Miệu Tam Phật Ðà”(2) gọi là “Ða 

Ðà A Dà Ðộ”(3) gọi là “Phật Ðà”(4) – A Nan! Nếu ta nói đủ nghĩa 

ba câu này, dầu suốt đời của ông cũng không lãnh thọ hết đƣợc. 

153 

Giả sử chúng sanh đầy dẫy trong cõi tam thiên đại thiên thế giới 

nhƣ A Nan đa văn thứ nhứt, đƣợc niệm tổng trì, những ngƣời đó 

suốt cả đời cũng không lãnh thọ đƣợc. Nhƣ thế A Nan! Chƣ Phật 

Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác không có hạn lƣợng, trí tuệ 

biện tài không thể nghĩ bàn. 

A Nan bạch Phật rằng:   

- Dạ! Con từ nay về sau không dám tự cho mình là đa văn nữa. 

Phật bảo A Nan:   

- Chớ nên khởi tâm thối lui, vì sao? – Ta nói ông đa văn hơn hết 

trong hàng Thanh Văn chớ không phải nói với hàng Bồ Tát. Hãy 

thôi A Nan! Ngƣời có trí không nên so sánh với các hàng Bồ Tát. 

Biển sâu còn có thể dò đƣợc, chớ thiền định, trí tuệ, tổng trì, biện 

tài, tất cả công đức của Bồ Tát không thể đo lƣờng đƣợc. A Nan! 

Các ông hãy để riêng việc Bồ Tát ra. Duy Ma Cật đây hiện bày 

sức thần thông trong một lúc mà tất cả hàng Thanh Văn, Bích Chi 

Phật trải trăm nghìn kiếp tận lực biến hóa đều không làm đƣợc. 

Bây giờ các Bồ Tát ở nƣớc Chúng Hƣơng đến đó, chấp tay bạch 

Phật rằng:   

- Bạch Thế Tôn! Chúng con khi mới thấy cõi này, tâm tƣởng cho 

là hạ liệt, nay chúng con tự hối trách bỏ tâm ấy. Vì sao? Phƣơng 

tiện  chƣ  Phật  không  thể  nghĩ  bàn,  vì  độ  thoát  chúng  sanh  nên 

theo  chỗ  nhu  cầu  nhƣ  thế  nào  mà  hiện  ra  cõi  Phật  nhƣ  thế  ấy. 

Dạ, bạch Thế Tôn! Xin Thế Tôn ban chút ít pháp cho chúng con 

để trở về cõi kia đƣợc nhớ nghĩ đến Nhƣ Lai. 

Phật bảo các Bồ Tát rằng:   

154 

- Có pháp môn “tận, vô tận giải thoát” các ông nên học. 

Sao gọi là “tận”? Nghĩa là pháp hữu vi. 

Sao gọi là “vô tận”? Nghĩa là pháp vô vi. Nhƣ Bồ Tát thời không 

tận hữu vi, không trụ vô vi. 

Sao gọi là “không tận hữu vi”? Nghĩa là không lìa đại từ, không bỏ 

đại  bi,  sâu  phát  tâm  cầu  nhứt  thiết  trí  mà  không  khinh  bỏ,  giáo 

hóa  chúng  sanh  quyết  không  nhàm  chán;  đối  pháp  tứ  nhiếp 

thƣờng nghĩ làm theo; giữ gìn chánh pháp không tiếc thân mạng; 

làm các việc lành không hề nhàm mõi; chí thƣờng để nơi phƣơng 

tiện  hồi  hƣớng;  cầu  pháp  không  biếng  trễ;  nói  pháp  không  lẫn 

tiếc; siêng cúng dƣờng chƣ Phật; cố vào trong sanh tử mà không 

sợ  sệt;  đối  việc  vinh  nhục  lòng  không  lo  không  mừng;  không 

khinh ngƣời chƣa học; kỉnh ngƣời học nhƣ Phật; ngƣời bị phiền 

não  làm  cho  phát  niệm  chánh;  cái  vui  xa  lìa  không  cho  là  quí; 

không  đắm  việc  vui  của  mình  mà  mừng  việc  vui  của  ngƣời;  ở 

trong thiền định tƣởng nhƣ địa ngục; ở trong sanh tử tƣởng nhƣ 

vƣờn nhà; thấy ngƣời đến cầu pháp tƣởng nhƣ thầy lành; bỏ tất 

cả  vật  sở  hữu  tƣởng  đủ  nhứt  thiết  trí;  thấy  ngƣời  phá  giới,  tâm 

nghĩ  cứu  giúp;  các  pháp  ba  la  mật  tƣởng  là  cha  mẹ;  các  pháp 

đạo  phẩm  tƣởng  là  quyến  thuộc;  làm  việc  lành  không  có  hạn 

lƣợng; đem các  việc nghiêm sức ở các cõi Tịnh độ trau giồi cõi 

Phật của mình; thật hành bố thí vô hạn; đầy đủ tƣớng tốt, trừ tất 

cả  điều  xấu,  trong  sạch  thân  khẩu  ý;  nhiều  số  kiếp  sanh  tử  mà 

lòng  vẫn  mạnh  mẽ;  nghe  các  Ðức  Phật  quyết  chí  không  mõi; 

dùng gƣơm trí tuệ phá giặc phiền não, ra khỏi ấm, giới, nhập(5); 

gánh vác chúng sanh để đƣợc hoàn toàn giải thoát; dùng sức đại 

tinh  tấn  phá  dẹp  quân  ma;  thƣờng  cầu  vô  niệm,  thật  tƣớng  trí 

tuệ(6); thật hành ít muốn, biết đủ mà chẳng bỏ việc đời; không sái 

155 

oai nghi mà thuận theo thế tục; khởi tuệ thần thông dắt dẫn chúng 

sanh; đặng niệm tổng trì đã nghe không quên; khéo biết căn cơ 

dứt lòng nghi của chúng sanh, dùng nhạo thuyết biện tài(7) diễn 

nói pháp vô ngại; thanh tịnh mƣời nghiệp lành hƣởng thọ phƣớc 

trời ngƣời; tu bốn món vô lƣợng mở đƣờng Phạm Thiên; khuyên 

thỉnh  nói  pháp,  tùy  hỷ  ngợi  khen  điều  lành,  đặng  tiếng  tốt  của 

Phật, thân, khẩu, ý trọn lành, đặng oai nghi của Phật; công phu tu 

tập  pháp  lành  sâu  dày  càng  tiến  nhiều  lên;  đem  pháp  Ðại  thừa 

giáo  hóa  thành  tựu  Bồ  Tát  tăng,  lòng  không  buông  lung,  không 

mất các điều lành. Làm các pháp nhƣ thế gọi là Bồ Tát không tận 

hữu vi. 

Sao gọi là “không trụ vô vi”? Nghĩa là tu học môn “không”; không 

lấy không làm chỗ chứng; tu học môn “vô tƣớng”, “vô tác”, không 

lấy vô tƣớng, vô tác làm chỗ chứng; tu học pháp “vô sanh” không 

lấy  vô  sanh  làm  chỗ  chứng;  quán  “vô  thƣờng”  mà  không  nhàm 

việc lành; quán “thế gian là khổ” mà không ghét sanh tử; quán “vô 

ngã”  mà  dạy  dỗ  ngƣời  không  nhàm  mõi;  quán  “tịch  diệt”  mà 

không  tịch  diệt  hẳn;  quán  xa  lìa  mà  thân  tâm  tu  các  pháp  lành; 

quán không chỗ về mà về theo pháp lành; quán vô sanh mà dùng 

pháp sanh để gánh vác tất cả;  quán vô lậu mà  không đoạn các 

lậu;  quán  không  chỗ  làm  mà  dùng  việc  làm  để  giáo  hóa  chúng 

sanh;  quán  Không  Vô  mà  không  bỏ  đại  bi;  quán  Chánh  Pháp 

Vị(8)  (chỗ  chứng)  mà  không  theo  Tiểu  thừa;  quán  các  pháp  hƣ 

vọng, không bền chắc, không nhân, không chủ, không tƣớng, bổn 

nguyện chƣa mãn mà không bỏ phƣớc đức thiền định trí tuệ. Tu 

các pháp nhƣ thế gọi là Bồ Tát không trụ vô vi. 

Lại vì đủ các phƣớc đức mà không trụ vô vi; vì đủ cả trí tuệ mà 

không  tận  hữu  vi;  vì  đại  từ  bi  mà  không  trụ  vô  vi;  vì  mãn  bổn 

156 

nguyện mà không tận hữu vi; vì nhóm thuốc pháp mà không trụ 

vô  vi;  vì  tùy  bịnh  cho  thuốc  mà  không  tận  hữu  vi;  vì  biết  bịnh 

chúng  sanh  mà  không  trụ  vô  vi;  vì  dứt  trừ  bịnh  chúng  sanh  mà 

không tận hữu vi. Các Bồ Tát chánh sĩ tu tập pháp này thời không 

tận  hữu  vi,  không  trụ  vô  vi,  đó  gọi  là  pháp  môn  “tận,  vô  tận  giải 

thoát”, các ông cần phải học. 

Bấy giờ các Bồ Tát nƣớc Chúng Hƣơng nghe Phật nói pháp này 

rồi hết sức vui mừng, đem các thứ hoa đủ màu sắc thơm tho rải 

khắp cõi tam thiên đại thiên cúng dƣờng Phật và kinh pháp này 

cùng các Bồ Tát, rồi cúi đầu lễ dƣới chân Phật ngợi khen chƣa 

từng có, nói rằng: “Phật Thích Ca Mâu Ni mới có năng lực ở cõi 

này  mà  làm  đƣợc  phƣơng  tiện”.  Nói  rồi  bỗng  nhiên  biến  trở  về 

nƣớc Chúng Hƣơng. 

157 

Chú thích của phẩm XI  

1. Nhứt Sanh bổ xứ: Bồ Tát chứng bực Ðẳng giác rồi, chỉ còn một 

thời kỳ nữa là bổ xứ thành Phật. Nhƣ Bồ Tát Di Lặc hiện còn ở 

cung Ðâu Suất một thời kỳ nữa sẽ bổ xứ thành Phật độ sanh nơi 

cõi Ta Bà nầy vậy. 

2.  Tam  miệu  tam  Phật  đà:  Tàu  dịch  là  Chánh  biến  giác.  Trí  liễu 

đạt thật tƣớng các pháp gọi là “Chánh”; hiểu biết cùng khắp các 

pháp sai biệt gọi là “Biến”; ra khỏi mộng sanh tử gọi là “Giác”. 

3. Ða Ðà A Dà Ðộ: Tàu dịch là Nhƣ Lai. Tự thể pháp thân chẳng 

động chẳng dời là Nhƣ. Trí quang chiếu khắp, bi tâm độ sanh là 

Lai. 

4. Phật đà: Tàu dịch là Giác; Giác ngộ cứu cánh chân lý tuyệt đối   

5. Ấm, giới, nhập: 5 ấm, 18 giới, 12 nhập. 

6. Trí tuệ thật tƣớng vô niệm: Trí tuệ chứng thật tƣớng, lìa tất cả 

vọng niệm. 

7. Nhạo thuyết biện tài: Ðã giải nơi phẩm III số 38. 

8. Chánh pháp vị: Quả vị chứng đắc đạo lý vô vi (Niết Bàn). 

158 

XII. PHẨM THẤY PHẬT A SÚC(1)  

Bấy giờ Thế Tôn hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Ông muốn thấy Nhƣ Lai thì lấy chi quán sát? 

Ông Duy Ma Cật thƣa:   

-  Nhƣ  con  quán  thật  tƣớng  của  thân,  quán  Phật  cũng  thế.  Con 

quán  Nhƣ  Lai  đời  trƣớc  không  đến,  đời  sau  không  đi,  hiện  tại 

không ở; không quán sắc, không quán sắc nhƣ, không quán sắc 

tánh; không quán thọ, tƣởng, hành, thức, không quán thức nhƣ, 

không  quán  thức  tánh;  không  phải  tứ  đại  sinh,  cũng  nhƣ  hƣ 

không; sáu nhập không tích tập, mắt, tai, mũi, lƣỡi, thân, tâm đã 

vƣợt  qua;  không  ở  ba  cõi  đã  lìa  ba  cấu(2);  thuận  ba  môn  giải 

thoát; có đủ ba minh(3), cùng ngang vô minh, không một tƣớng, 

không  khác  tƣớng,  không  có  tự  tƣớng,  không  có  tha  tƣớng, 

không phải không tƣớng, không phải chấp tƣớng; không bờ bên 

này, không bờ bên kia, không giữa giòng mà hóa độ chúng sanh; 

quán tịch diệt cũng không diệt hẳn; không đây, không kia, không 

nƣơng nơi đây, không nƣơng nơi kia; không thể dùng trí mà hiểu 

đƣợc, không thể dùng thức mà biết đƣợc; không tối không sáng; 

không  danh  không  tƣớng;  không  mạnh  không  yếu;  không  phải 

sạch, không phải nhơ; không ở phƣơng sở, không lìa phƣơng sở; 

không phải hữu vi, không phải vô vi; không bày không nói; không 

bố  thí,  không  bỏn  sẻn;  không  giữ  giới,  không  phạm  giới;  không 

nhẫn,  không  giận;  không  tinh  tấn,  không  giải  đãi;  không  định, 

không  loạn;  không  trí  không  ngu;  không  thật  không  dối;  không 

đến  không  đi;  không  ra  không  vào;  bặt  đƣờng  nói  năng;  không 

phải  phƣớc  điền(4),  không  phải  không  phƣớc  điền;  không  phải 

xứng cúng dƣờng(5), không phải không xứng cúng dƣờng; không 

159 

phải thủ, không phải xả; không phải có tƣớng, không phải không 

tƣớng; đồng với chơn tế(6), bình đẳng nhƣ pháp tánh; không thể 

cân,  không  thể  lƣờng,  quá  các  sự  cân  lƣờng,  không  lớn  không 

nhỏ;  không  phải  thấy,  không  phải  nghe;  không  phải  giác,  không 

phải  tri;  lìa  các  kiết  phƣợc,  bình  đẳng  các  trí,  đồng  với  chúng 

sanh; đối các pháp không phân biệt; tất cả không tổn thất, không 

trƣợc không não, không tác không khởi, không sanh không diệt, 

không sợ không lo, không mừng không chán, không đã có, không 

sẽ có, không hiện có, không thể lấy tất cả lời nói phân biệt chỉ bày 

đƣợc,  –  Bạch  Thế  Tôn!  Thân  Nhƣ  Lai  nhƣ  thế,  con  quán  cũng 

thế, nếu ngƣơi nào quán theo đây gọi là chánh quán, quán khác 

gọi là tà quán. 

Lúc ấy ông Xá Lợi Phất hỏi ông Duy Ma Cật rằng:   

- Ông ở đâu chết rồi sinh nơi đây? 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Pháp của Ngài chứng đặng có chết rồi sinh không? 

Ông Xá Lợi Phất nói:   

- Không chết không sinh. 

- Nếu các pháp không có tƣớng chết rồi sinh, tại sao Ngài lại hỏi: 

ông ở đâu chết rồi sinh nơi đây? - Ý Ngài nghĩ sao? Ví nhƣ hình 

nam nữ của nhà huyễn thuật hóa ra có chết rồi sinh không? 

Ông Xá Lợi Phất nói:   

- Không có chết rồi sinh. 

- Ngài không nghe Phật nói các pháp tƣớng nhƣ huyễn đó sao? 

160 

- Có nghe thế. 

- Nếu các pháp tƣớng nhƣ huyễn thời tại sao Ngài hỏi rằng: ông 

ở đâu chết rồi sinh nơi đây? Ngài Xá Lợi Phất! Chết là cái tƣớng 

hoại bại của pháp hƣ dối, sinh là tƣớng tƣơng tục của pháp hƣ 

dối,  Bồ  Tát  dù  chết  không  dứt  mất  gốc  lành,  dầu  sống  không 

thêm các điều ác. 

Bấy giờ Phật bảo ông Xá Lợi Phất:   

- Có cõi nƣớc tên là Diệu Hỷ, Phật hiệu là Vô Ðộng, ông Duy Ma 

Cật này ở nƣớc đó chết rồi sinh nơi đây. 

Ông Xá Lợi Phất thƣa:   

- Chƣa từng có vậy, Bạch Thế Tôn? Ngƣơi này chịu bỏ cõi thanh 

tịnh mà thích đến chỗ nhiều oán hại! 

Ông Duy Ma Cật nói với ông Xá Lợi Phất rằng:   

- Ý Ngài nghĩ sao? Lúc ánh sáng mặt trời chiếu lên có hiệp với tối 

không? 

- Không, ánh sáng mặt trời khi mọc lên thì không còn tối nữa. 

Ông Duy Ma Cật hỏi:   

- Mặt trời tại sao lại đi qua cõi Diêm Phù Ðề? 

- Muốn đem ánh sáng soi chiếu sự tối tăm cho cõi Diêm Phũ Ðề. 

Ông Duy Ma Cật nói:   

- Bồ Tát cũng thế, dù sanh cõi Phật bất tịnh cốt để hóa độ chúng 

sanh, chớ không có chung hiệp với kẻ ngu tối, cốt dứt trừ phiền 

não đen tối của chúng sanh mà thôi. Bấy giờ cả đại chúng khao 

161 

khát  ngƣỡng  mong  muốn  thấy  cõi  nƣớc  Diệu  Hỷ,  đức  Vô  Ðộng 

Nhƣ Lai và các hàng Bồ Tát, Thanh Văn kia. 

Phật biết tâm niệm của chúng hội liền bảo ông Duy Ma Cật rằng:  

- Xin hiện cõi nƣớc Diệu Hỷ, đức Vô Ðộng Nhƣ Lai và các hàng 

Bồ Tát, Thanh Văn cho chúng hội xem,  đại chúng ai cũng đang 

ngƣỡng mộ. 

Lúc ấy ông Duy Ma Cật tâm nghĩ rằng: “Ta sẽ không rời chỗ ngồi 

mà tiếp lấy cõi nƣớc Diệu Hỷ, núi, sông, khe, hang,  ao hồ, biển 

lớn,  nguồn  suối,  các  núi  Thiết  vi,  Tu  di,  và  nhựt  nguyệt,  tinh  tú, 

các  cung  điện  của  Thiên,  Long,  quỉ  thần,  Phạm  Thiên  cùng  các 

hàng  Bồ  Tát,  Thanh  Văn,  thành  ấp,  tụ  lạc,  trai  gái  lớn  nhỏ,  cho 

đến Vô Ðộng Nhƣ Lai và cây Bồ Ðề, hoa sen quí có thể làm Phật 

sự trong mƣời phƣơng, ba đƣờng thềm báu từ cõi Diêm Phù Ðề 

đến cõi trời Ðạo Lợi, do thềm báu này chƣ Thiên đi xuống để làm 

lễ cung kính đức Vô Ðộng Nhƣ Lai và nghe thọ kinh pháp; ngƣời 

ở cõi Diêm Phù Ðề cũng lên thềm báu đó mà đi lên cõi trời Ðạo 

Lợi  để  ra mắt  chƣ  Thiên  kia.  Cõi  nƣớc  Diệu  Hỷ  thành  tựu  công 

đức  vô  lƣợng  nhƣ  thế,  trên  đến  trời  Sắc  Cứu  Cánh,  dƣới  đến 

thủy  tế,  dùng  tay  bên  hữu  chấn  lấy  rất  nhanh  nhƣ  cái  bàn  tròn 

của ngƣời thọ gốm, rối đem về cõi Ta bà này cũng nhƣ đặng cái 

tràng hoa, để đƣa cho đại chúng xem”. Ông suy nghĩ nhƣ vậy rồi 

liền nhập tam muội (chánh định) hiện sức thần thông lấy tay bên 

hữu chấn lấy cõi nƣớc Diệu Hỷ để vào cõi Ta bà này. Các Bồ Tát 

và chúng Thanh Văn cùng các Thiên, nhơn có thần thông đều cất 

tiếng thƣa rằng:   

- Dạ! Bạch Thế Tôn! Ai đem con đi, xin Thế Tôn cứu hộ cho. 

Phật Bất Ðộng nói:   

162 

- Không phải Ta làm, đó là thần lực của ông Duy Ma Cật làm nhƣ 

thế. 

Ngoài ra những ngƣời chƣa có thần thông không hay không biết 

mình đi đâu. Cõi nƣớc Diệu Hỷ dù vào cõi Ta bà này mà không 

thêm không bớt, còn cõi Ta bà này cũng không chật hẹp, vẫn y 

nguyên nhƣ trƣớc. 

Bấy giờ Phật Thích Ca Mâu Ni bảo đại chúng rằng:   

-  Các  ông  hãy  xem  cõi  nƣớc  Diệu  Hỷ,  Phật  Vô  Ðộng  Nhƣ  Lai, 

nƣớc  đó  trang  nghiêm  tốt  đẹp,  chúng  Bồ  Tát  hạnh  thanh  tịnh, 

hàng đệ tử toàn trong sạch. 

Ðại chúng thƣa rằng:   

- Dạ! Ðã thấy. 

Phật bảo:   

-  Các  Bồ  Tát  nếu  muốn  đƣợc  cõi  Phật  thanh  tịnh  nhƣ  thế,  cần 

phải học cái đạo của đức Vô Ðộng Nhƣ Lai đã làm. 

Khi hiện ra cõi nƣớc Diệu Hỷ  này, cõi Ta bà có  14 na-do-tha(7) 

ngƣời  phát  tâm  Vô  Thƣợng  Chánh  Ðẳng  Chánh  Giác,  đều 

nguyện sanh sang cõi nƣớc Diệu Hỷ. Phật Thích Ca Mâu Ni liền 

thọ ký cho rằng:   

- Sẽ đặng sanh sang nƣớc đó. 

Bấy giờ nƣớc Diệu Hỷ ở nơi cõi Ta bà này làm những việc lợi ích 

xong, liền trở về bổn xứ, cả đại chúng đều thấy rõ. 

Phật bảo ông Xá Lợi Phất:   

163 

-  Ông  có  thấy  cõi  nƣớc  Diệu  Hỷ  và  đức  Phật  Vô  Ðộng  đấy 

chăng? 

-  Dạ,  bạch  đã  thấy.  Bạch  Thế  Tôn!  Nguyện  tất  cả  chúng  sanh 

đƣợc  cõi  thanh  tịnh  nhƣ  Ðức  Phật  Vô  Ðộng  và  thần  thông  nhƣ 

ông Duy Ma Cật.  Bạch Thế Tôn! Chúng con đƣợc nhiều lợi lành, 

đƣợc  thấy  ngƣời  này  (Duy  Ma  Cật)  gần  gũi  cúng  dƣờng.  Còn 

những chúng sanh hoặc hiện  tại đây, hoặc sau  khi Phật diệt độ 

mà nghe kinh này cũng đƣợc lợi lành, huống lại nghe rồi tin hiểu, 

thọ trì, đọc tụng giải nói, đúng nhƣ pháp tu hành. Nếu có ngƣời 

tay cầm đƣợc kinh điển này thì đã đƣợc kho tàng Pháp bảo. Nếu 

có ngƣời đọc tụng giải thích nghĩa lý kinh này, đúng nhƣ lời nói tu 

hành thời đƣợc chƣ Phật hộ niệm. Nếu có ai cúng dƣờng ngƣời 

nhƣ  thế,  tức  là  cúng  dƣờng  chƣ  Phật.  Nếu  có  ngƣời  nào  biên 

chép  thọ  trì  kinh  này,  chính  là  trong  nhà  ngƣời  đó  có  Nhƣ  Lai. 

Nếu ngƣời nghe kinh này mà tùy hỷ thời ngƣời đó sẽ đƣợc đến 

bực “Nhứt thiết trí”. Nếu ngƣời tin hiểu kinh này cho đến một bài 

kệ bốn câu rồi giải nói cho ngƣời khác nghe, phải biết ngƣời đó 

đƣợc thọ ký quả Vô Thƣợng Chánh Ðẳng Chánh Giác. 

164 

Chú thích của phẩm XII  

1.  A  Súc  Phật:  Tàu  dịch  là  Bất  Ðộng.  Phật  Bất  Ðộng  nghĩa  là 

Pháp thân chẳng sanh, chẳng diệt, không tới không lui. Nhƣ nói 

“Không”  chẳng  phải  thuộc  “ngoan  không”,  nhƣ  nói  “Có”  cũng 

chẳng phải sắc tƣớng, ở nơi Chánh Giác chẳng tăng thêm, ở nơi 

vô minh cũng chẳng kém thiếu, vắng lặng thƣờng còn, không hề 

động chuyển, nên gọi là “Bất Ðộng”. 

2. Ba cấu: Cũng gọi là ba độc: Tham, sân-si, phiền não nhiễm ô 

trong 3 cõi. 

3.  Ba  môn  giải  thoát  -  Ba  Minh:  Ðã  giải  nơi  phẩm  IV  số  24  và 

phẩm II số 25. 

4.  Phƣớc  điền:  Ruộng  phƣớc:  Ruộng  có  nghĩa  là  sanh  trƣởng. 

Ðối các bậc đáng cúng dƣờng mà cúng dƣờng cung kính, thì sẽ 

hƣởng đƣợc nhiều phƣớc báu, cũng nhƣ ngƣời nông phu cấy lúa 

nơi  ruộng mẫu,  sẽ  đƣọc  cái lợi  thu  gặt  ở mùa  thu.  Cho  nên  hai 

chữ  Phƣớc  điền  là  chỉ  cho  các  bậc  đáng  cúng  dƣờng  làm  chỗ 

cho chúng sanh gieo trồng quả phƣớc. 

5. Xƣng cúng dƣờng: Bực đầy đủ phƣớc huệ, dứt hết mê lầm tội 

lỗi,  xa  khỏi  tất  cả  khổ  lụy,  đáng  thọ  sự  cúng  dƣờng  của  tất  cả 

phàm thánh. 

6. Chơn tế: Chân lý chắc thật, thể tánh của các pháp. 

7. Na-do-tha: Tàu dịch là ức, tức là 100 vạn 

165 

XIII. PHẨM PHÁP CÚNG DƢỜNG (1) 

Bấy giờ, Thích Đề Hoàn Nhơn (2) ở trong chúng bạch Phật rằng: 

- Bạch Thế Tôn! Con dù theo Phật và Ngài Văn Thù Sƣ Lợi nghe 

nói trăm nghìn thứ kinh mà chƣa từng nghe kinh điển "Bất khả tƣ 

nghị tự tại thần thông quyết định thật tƣớng". Nhƣ con hiểu nghĩa 

lý của Phật nói, nếu có chúng sinh nào nghe kinh pháp này mà tin 

hiểu,  thọ,  trì  đọc,  tụng  thì  quyết  đƣợc  pháp  này  không  nghi, 

huống chi đúng nhƣ lời nói mà tu hành, thời ngƣời đó ngăn biết 

các nẽo ác, mở cửa lành, thƣờng đƣợc chƣ Phật hộ niệm, hàng 

phục  ngoại  đạo,  dẹp  trừ  ma  oán,  tu  đạo  Bồ  Đề,  an  ở  nơi  đạo 

tràng, noi theo dấu vết thật hành của Nhƣ Lai. 

Bạch Thế Tôn! Nếu có ngƣời thọ trì đọc tụng, đúng nhƣ lời nói tu 

hành, con sẽ cùng các quyến thuộc cúng dƣờng hầu hạ. Ở nơi tụ 

lạc,  thành  ấp,  núi  rừng,  đồng  nội,  chỗ  nào  có  kinh  này,  con  sẽ 

cùng  các  quyến  thuộc  đồng  đến  chỗ  đó  nghe  thọ  kinh  pháp. 

Những ngƣời chƣa tin, sẽ làm cho họ sanh lòng tin, ngƣời đã tin 

rồi chúng con sẽ ủng hộ. 

Phật nói:  

-  Hay  thay!  Hay  thay!  Thiên  đế!  Nhƣ  lời  ông  nói,  ta  sẽ  giúp  cho 

ông  đƣợc  vui  thêm.  Kinh  này  rộng  nói  đạo  Vô  Thƣợng  Chánh 

Đẳng Chánh Giác bất khả tƣ nghị của chƣ Phật quá khứ, hiện tại 

và vị lai. Vì thế Thiên Đế! Nếu có gã thiện nam,  ngƣời thiện nữ 

thọ  trì, đọc  tụng,  cúng  dƣờng kinh  pháp  này,  thời  chính  là cúng 

dƣờng Chƣ Phật quá khứ, hiện tại và vị lai vậy - Thiên đế! Giả sử 

có các Nhƣ Lai đầy khắp cõi tam thiên đại thiên nhƣ mía, tre, lau, 

lúa, mè, rừng bụi, nếu có gã thiện nam, ngƣời thiện nữ nào hoặc 

một kiếp hoặc không đầy một kiếp cung kính tôn trọng, ngợi khen 

166 

cúng  dƣờng,  dƣng  các  món  cần  dùng  cho  đến  sau  khi  các  đức 

Phật diệt độ, đem xá lợi toàn thân của mỗi Phật dựng tháp bảy 

báu,  ngang  rộng  bằng  cõi  tứ  thiên  hạ,  cao  đến  trời  Phạm  thiên, 

bảo tháp trang nghiêm rực rỡ, dùng tất cả hoa, hƣơng, anh lạc, 

tràng phan, kỹ nhạc tốt đẹp bực nhứt, hoặc một kiếp, hoặc ít hơn 

một  kiếp,  mà  cúng  dƣờng.  Thiên  Đế!  Ý  ông  nghĩ  sao,  ngƣời  đó 

làm việc phƣớc có nhiều chăng? 

Thích Đề Hoàn Nhơn thƣa:  

-  Bạch  Thế  Tôn!  Rất  nhiều,  phƣớc  đức  của  ngƣời  đó  dẫu  cho 

trăm nghìn ức kiếp nói mãi cũng không hết đƣợc. 

Phật bảo Thiên Đế:  

- Phải biết gã thiện nam, thiện nữ đó nghe kinh điển "Bất khả tƣ 

nghị giải thoát" này tin hiểu thọ trì đọc tụng tu hành thì phƣớc đức 

hơn  ngƣời  làm  việc  cúng  dƣờng  kia.  Vì  sao?  -  Quả  Bồ  Đề  của 

chƣ  Phật  đều  từ  kinh  này  sanh  ra,  tƣớng  Bồ  Đề  không  có  hạn 

lƣợng,  do  nhân  duyên  đó  nên  phƣớc  đức  cũng  không  có  hạn 

lƣợng. 

Phật bảo Thiên Đế:  

- Về quá khứ vô lƣợng a tăng kỳ kiếp, lúc ấy ở đời có Phật hiệu là 

Dƣợc Vƣơng Nhƣ Lai (3) Ứng cúng (4), Chánh biến tri (5), Minh 

hành  túc  (6),  Thiện  thệ  (7),  Thế  gian  giải  (8),  Vô  thƣợng  sĩ  (9), 

Điều  ngự  trƣợng  phu  (10),  Thiên  nhơn  sƣ  (11),  Phật  (12)  Thế 

Tôn. Cõi nƣớc tên Đại Trang Nghiêm, kiếp tên là Trang Nghiêm. 

Phật sống lâu 20 tiểu kiếp (13), chúng Thanh Văn tăng có 36 ức 

na do tha, chúng Bồ Tát tăng có 12 ức. Thiên Đế! Lúc đó, có vị 

Chuyển Luân Thánh Vƣơng tên là Bảo Cái đầy đủ bảy báu, cai trị 

167 

cả bốn thiên hạ. Vua có một nghìn ngƣời con tốt đẹp mạnh mẽ, 

hay dẹp trừ các kẻ oán địch. 

Lúc  đó,  Vua  Bảo  Cái  cùng  quyến  thuộc  cúng  dƣờng  Dƣợc 

Vƣơng Nhƣ Lai, dƣng cúng các đồ cần dùng đến mãn năm kiếp. 

Qua năm kiếp rồi, vua bảo nghìn ngƣời con rằng:  

-  Các  ngƣơi  cũng  phải  đem  thâm  tâm  cúng  dƣờng  Phật  nhƣ  ta 

vậy. 

Khi  đó  nghìn  ngƣời  con  đều  vâng  mạng  lịnh  của  vua  cha  cúng 

dƣờng  Dƣợc  Vƣơng  Nhƣ  Lai,  dƣng  cúng  tất  cả  đồ  cần  dùng 

cũng mãn năm kiếp. Có một ngƣời con của vua tên là Nguyệt Cái 

ngồi một mình suy nghĩ rằng: có việc cúng dƣờng nào thù thắng 

hơn việc cúng dƣờng này chăng? 

Do sức oai thần của Phật, ở giữa hƣ không có vị Trời nói rằng:  

-  Thiện  nam  tử!  Pháp  cúng  dƣờng  là  hơn  hết  các  việc  cúng 

dƣờng. 

Nguyệt Cái liền hỏi:  

- Sao gọi là pháp cúng dƣờng? 

Vị trời đáp:  

-  Ông  đến  hỏi  đức  Dƣợc  Vƣơng  Nhƣ  Lai  sẽ  nói  rõ  thế  nào  là 

pháp cúng dƣờng. 

Tức  thì  Nguyệt  Cái  vƣơng  tử  đi  đến  chỗ  Dƣợc  Vƣơng  Nhƣ  Lai 

cúi đầu lễ dƣới chơn Phật, đứng qua một bên bạch Phật rằng:  

-  Bạch  Thế  Tôn!  Trong  việc  cúng  dƣờng,  pháp  cúng  dƣờng  là 

hơn hết - Thế nào gọi là pháp cúng dƣờng? 

168 

Phật dạy rằng:  

- Thiện nam tử! Pháp cúng dƣờng là kinh thâm diệu của chƣ Phật 

nói  ra,  tất  cả  trong  đời  khó  tin  khó  nhận,  nhiệm  mầu  khó  thấy, 

thanh  tịnh  không  nhiễm,  không  phải  lấy  suy  nghĩ  phân  biệt  mà 

biết đƣợc. Kinh này nhiếp về pháp tạng của Bồ  Tát, ấn đà la ni 

(14) ấn đó, cho đến bất thối chuyển, thành tựu sáu độ, khéo phân 

biệt các nghĩa, thuận pháp Bồ Đề, trên hết các kinh, vào đại từ bi, 

lìa  các  việc  ma  và  các  tà  kiến,  thuận  pháp  nhân  duyên,  không 

ngã, không nhơn, không chúng sanh, không thọ mạng, không vô 

tƣớng,  vô  tác,  vô  khởi,  làm  cho  chúng  sanh  ngồi  nơi  đạo  tràng 

mà  chuyển  pháp  luân,  chƣ  Thiên,  Long  thần,  Càn  thát  bà  thảy 

đều  ngợi  khen,  đƣa  chúng  sanh  vào  pháp  tạng  của  Phật,  nhiếp 

tất cả trí tuệ của Hiền Thánh, diễn nói cách tu hành của Bồ Tát, 

nƣơng theo nghĩa thật tƣớng của các pháp, tuyên bày các pháp 

vô thƣờng, khổ, không, vô ngã, tịch diệt, cứu độ chúng sanh hủy 

phá giới cấm, làm cho tà ma ngoại đạo và ngƣời tham lam chấp 

trƣớc  đều  sợ sệt,  chƣ  Phật,  Hiền  Thánh  đều  ngợi  khen,  trái  cái 

khổ  sanh  tử,  chỉ  cái  vui  Niết  bàn,  chƣ  Phật  ba  đời  ở  trong  10 

phƣơng đều nói ra, nếu  ngƣời nghe những kinh  nhƣ thế mà tin 

hiểu, thọ trì, đọc tụng,  dùng sức  phƣơng tiện phân biệt giải nói, 

chỉ  bày  rành  rẽ  cho  chúng  sanh,  giữ  gìn  chánh  pháp  đó  gọi  là 

pháp cúng dƣờng. 

Lại  theo  các  pháp  đúng  nhƣ  lời  nói  tu  hành,  tùy  thuận  12  nhơn 

duyên, lìa tà kiến, đƣợc vô sanh nhẫn, quyết định không có ngã, 

không có chúng sanh mà đối với quả báo nhơn duyên không trái 

không cãi, lìa các ngã sở, y theo nghĩa không y theo lời, y theo trí 

không y theo thức, y theo kinh liễu nghĩa không y theo kinh không 

liễu  nghĩa,  y  theo  pháp  không  y  theo  ngƣời,  thuận  theo  pháp 

169 

tƣớng,  không  chỗ  vào,  không  chỗ  về,  "vô  minh"  diệt  hết  thời 

"hành"  cũng  diệt  hết,  cho  đến  "sanh"  diệt  hết  thời  "lão  tử"  cũng 

diệt  hết,  quán  nhƣ  thế  thì  12  nhơn  duyên  không  có  tƣớng  diệt 

(hết),  không  có  tƣớng  khởi  (sanh),  đó  gọi  là  pháp  cúng  dƣờng 

hơn hết. 

Phật bảo Thiên Đế:  

-  Vƣơng  tử  Nguyệt  Cái  theo  Phật  Dƣợc  Vƣơng  nghe  pháp  nhƣ 

thế  rồi  đƣợc  pháp  "nhu  thuận  nhẫn"  (15),  liền  cỡi  y  báu  và  đồ 

trang sức nơi thân cúng dƣờng Phật và bạch rằng:  

- Bạch Thế Tôn! Sau khi Nhƣ Lai diệt độ con sẽ thật hành pháp 

cúng  dƣờng  để  gìn  giữ  chánh  pháp,  nguyện  nhờ  oai  thần  của 

Nhƣ  Lai  thƣơng  xót  gia  hộ  cho con  đƣợc  hàng  phục  ma  oán  tu 

hạnh Bồ Tát. 

Phật biết trong tâm niệm của ông mà thọ ký rằng: "Về đời sau này 

ông giữ gìn thành trì chánh pháp". 

Nầy  Thiên  Đế!  Vƣơng  tử  Nguyệt  Cái  lúc  đó  thấy  đƣợc  pháp 

thanh tịnh (kiến đạo vị) nghe Phật thọ ký đem lòng chánh tín xuất 

gia tu tập các pháp lành, tinh tấn không bao lâu chứng ngũ thông, 

đủ đạo hạnh Bồ Tát, đƣợc môn đà la ni, biện tài vô ngại. Sau khi 

Phật diệt độ, ông dùng sức thần thông, tổng trì biện tài đã chứng 

đƣợc y theo pháp của Dƣợc Vƣơng Nhƣ Lai đã nói mà ban bố ra 

mãn 10 tiểu kiếp. 

Tỳ kheo Nguyệt Cái giữ gìn Phật pháp, siêng tu tinh tấn ngay đời 

đó  hóa  độ  đƣợc  trăm  muôn  ức  ngƣời  ở  nơi  đạo  Vô  Thƣợng 

Chánh Đẳng Chánh Giác không còn thối lui, 14 na do tha ngƣời 

170 

phát  hẳn  tâm  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  vô  lƣợng  chúng  sanh 

đƣợc sanh về cõi Trời. 

Thiên Đế! Vua Bảo Cái lúc ấy đâu phải ngƣời nào khác, hiện nay 

thành Phật hiệu là Bảo Diệm Nhƣ Lai, còn một nghìn ngƣời con 

của vua, chính là một nghìn vị Phật trong đời Hiền kiếp, mà đức 

Ca  La  Cƣu  Tôn  Đà  thành  Phật  trƣớc  hết,  đến  vị  Phật  thành  rốt 

sau hiệu là Lầu Chí, còn Nguyệt Cái Tỳ kheo chính là thân Ta đây 

(tức là Phật Thích Ca vị thứ tƣ trong đời Hiền kiếp). 

Nhƣ  thế,  Thiên  Đế!  Phải  biết  cái  yếu  điểm  pháp  cúng  dƣờnglà 

hơn hết trong việc cúng dƣờng, bực nhứt không chi sánh kịp. 

Này  Thiên  Đế!  Phải  lấy  pháp  cúng  dƣờngmà  cúng  dƣớng  các 

đức Phật. 

171 

Chú thích của phẩm XIII  

1.    -  Pháp  cúng  dường:  Cúng  dƣờng  có  2  thứ:  1.  Tài  cúng 

dƣờng.  2.  Pháp  cúng  dƣờng.  Tất  cả  trăm  ngàn  pháp  môn  của 

Phật nói ra, nếu chúng sanh nào tùy nghe tin hiểu mà thật hành 

theo,  trƣởng  dƣỡng  pháp  thân  giữ  gìn  chánh  pháp,  nối  thạnh 

ngôi Tam bảo gọi là Pháp cúng dƣờng. 

Trong  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  "Trong  các  cách  cúng  dƣờng  chƣ 

Phật, Pháp cúng dƣờng là hơn tất cả. Pháp cúng dƣờng nghĩa là 

cúng dƣờng bằng cách hành động nhƣ lời Phật dạy; bằng cách 

lợi ích tất cả chúng sanh; nhiếp hóa chúng sanh; chịu thay thế hết 

thảy  đau  khổ  cho  chúng  sanh;  siêng  tu  thiện  căn;  không  rời  sự 

nghiệp  Bồ  Tát,  không  bỏ  tâm  Bồ  đề  rộng  lớn.  Thật  hành  cúng 

dƣờng nhƣ thế, mới là chân thật cúng dƣờng. 

2.-   Thích  Đề  Hoàn  Nhơn:  (Sakra  devanamludra)  Tàu  dịch  là 

Năng Thiên Chủ; tên của trời Đế Thích. 

Nguyên kiếp trƣớc ông gặp đức Phật Ca Diếp nhập diệt, phát tâm 

tạo  tháp  cúng  dƣờng,  nhờ  nhơn  duyên  ấy,  nên  sau  ông  đƣợc 

phƣớc báu làm chủ cõi trời Đao Lợi. 

@  =  3.-   Như  Lai:  Tự  thể  Tháp  thân  chẳng  động  chẳng  dời  là 

"Nhƣ".  Trí  quang  chiếu  khắp  bi  tâm  độ  sanh  là  "Lai".  Toàn  thể 

nhƣ  nhƣ  bất  động,  tùy  duyên  đến  hóa  độ  trong  muôn  loài,  đến 

trong muôn loài, mà vẫn nhƣ nhƣ bất động nên gọi là Nhƣ Lai. 

4.-   Ứng  cúng:  Đức  Phật  đã  viên  thành  tất  cả  công  đức,  đầy  đủ 

tất cả phƣớc huệ, xa lìa tất cả mê lầm khổ lụy, làm phƣớc điền 

cho tất cả Phàm, Thánh theo gieo trồng thiện căn công đức, nên 

có thể ứng đến thọ sự cúng dƣờng của tất cả. 

172 

5.-  Chánh biến tri: Trí Phật thấu biết tất cả hoàn toàn nhƣ thật. 

6.-  Minh hạnh túc: Trí minh, công hạnh đầy đủ. 

7.-  Thiện thệ: Hay khéo ra khỏi thế gian, chứng thành quả Phật, 

hằng  đến  trong  thế  gian  độ  sanh,  hẳn  không  bị  thế  gian  làm 

nhiễm ô. 

8.    -Thế  gian  giải:  Rõ  suốt  tất  cả  pháp  của  thế  gian  và  xuất  thế 

gian. 

9.-  Vô thượng sĩ: Đấng cao thƣợng không còn ai trên. 

10.-  Điều ngự trượng phu: Đấng đầy đủ đức tƣớng tài năng hay 

điều hòa những chúng sanh nhu thuận và ngự phục những chúng 

sanh cang cƣờng. 

11.-  Thiên nhơn sư: Đấng Đạo Sƣ của tất cả trời, ngƣời. 

12.-  Phật: Là nói tắt danh từ Phật Đà, tàu dịch là Giác Giả, nghĩa 

là đấng giác ngộ hoàn toàn. Đức Phật đủ 10 đức hiệu ở trên, là 

đấng  tôn  quý  cao  thƣợng  nhất  trong  thế  gian  và  xuất  thế  gian, 

nên gọi là "Thế Tôn". 

13.   - Tiểu kiếp: Một kiếp nhỏ trong kiếp lớn, có 16.800.000 năm. 

14.   - Ấn Đà La Ni: Ấn của pháp Nhẫn Đà La Ni trong 4 món Đà 

La  Ni,  Nhẫn  Đà  La  Ni  là  an  trú  nơi  thật  tƣớng  các  pháp.  Ý  nói 

dùng ấn thật tƣớng mà ấn định các thâm kinh Đại thừa. 

15.-  Nhu thuận nhẫn: Tâm trí nhu thuận, tin nhận, không chống 

trái với lý thật tƣớng, nhƣng chƣa đƣợc chứng nhập, gọi là Nhu 

thuận nhẫn 

173 

XIV. PHẨM CHÚC LỤY (1) 

Bấy giờ Phật bảo Bồ Tát Di Lặc rằng: 

- Này Di Lặc! Ta nay đem pháp Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh 

Giác đã chứa nhóm vô lƣợng ức a tăng kỳ kiếp mà phú chúc cho 

ông.  Những  thứ  kinh  nhƣ  thế,  sau  khi  Phật  diệt  độ  về  đời  mạt 

kiếp  các  ông  phải  dùng  thần  lực  diễn  nói  lƣu  bố  khắp  cõi  Diêm 

Phù  Đề  chớ  để  dứt  mất.  Vì  sao?  Về  đời  vị  lai  sẽ  có  những  gã 

thiện nam,thiện nữ và Thiên, Long, Quỉ thần, Càn thát bà, La sát 

v.v... phát tâm Vô Thƣợng Chánh Đẳng Chánh Giác ƣa pháp Đại 

thừa,  nếu  không  cho  họ  nghe  những  kinh  nhƣ  thế  thời  mất  lợi 

lành.  Hạng  ngƣời  nhƣ  thế  nghe  những  kinh  đó  tất  ƣa  thích  tin 

chịu phát tâm hy hữu sẽ đảnh lễ vƣng thọ, rồi theo chỗ cần lợi lạc 

cho chúng sanh mà diễn nói pháp. 

Di Lặc! Ông phải biết, Bồ Tát có hai tƣớng. Sao gọi là hai? 1- Ƣa 

những  câu  văn  hay  đẹp,  2-  Không  sợ  nghĩa  sâu  xa,  hiểu  đƣợc 

đúng nhƣ thật. Nhƣ hạng ƣa về những câu văn hay đẹp, phải biết 

đó  là  Bồ  Tát  mới  học.  Nếu  ở  nơi  kinh  điển  thậm  thâm  không 

nhiễm, không trƣớc (2), không có chút sợ sệt và hiểu rõ đƣợc đó, 

nghe rồi tâm thanh tịnh thọ trì, đọc tụng đúng nhƣ lời nói mà tu 

hành, phải biết đó là hạng tu hành đã lâu. 

Di Lặc này! Lại có hai pháp gọi là Bồ Tát mới học không thể quyết 

định pháp thậm thâm. 

Hai pháp là chi? 1- Những kinh điển thậm thâm chƣa từng nghe 

nếu nghe thời sợ sệt sanh lòng nghi, không tùy thuận đƣợc, chê 

bai  không  tin  rồi  nói  rằng:  "Kinh  này  từ  trƣớc  đến  giờ  ta  chƣa 

từng  nghe,  từ  đâu  đến  đây?",  2-  Nếu  có  ngƣời  hộ  trì  giải  nói 

những kinh sâu xa nhƣ thế, không chịu gần gũi cúng dƣờng cung 

174 

kính, hoặc ở nơi đó nói lỗi xấu của ngƣời kia. Có hai pháp đấy, 

phải  biết  Bồ  Tát  mới  học  chỉ  là  tự  tổn  hại  chớ  không  thể  ở  nơi 

pháp thậm thâm mà điều phục đƣợc tâm mình. 

Di Lặc! Lại có hai pháp, Bồ Tát dầu tin hiểu thâm pháp, vẫn còn 

tự  tổn  hại  chớ  không  thể  chứng  đƣợc  vô  sanh  pháp  nhẫn.  Hai 

pháp là chi? 1- Khinh dễ các Bồ Tát mới học mà không dạy bảo, 

2- Dù tin hiểu thâm pháp mà lại chấp tƣớng phân biệt. 

Bồ Tát Di Lặc nghe Phật nói nhƣ thế rồi, bạch Phật rằng:  

- Bạch Thế Tôn! Thật chƣa từng có! Nhƣ lời Thế Tôn đã nói, con 

quyết xa lìa các lỗi nhƣ thế, xin vƣng giữ pháp Vô Thƣợng Chánh 

Đẳng Chánh Giác đã chứa nhóm từ vô lƣợng a tăng kỳ kiếp của 

Nhƣ  Lai.  Nếu  vị  lai  có  gã  thiện  nam,  tín  nữ  nào  cầu  pháp  Đại 

thừa, con sẽ làm cho tay ngƣời đó đƣợc những kinh nhƣ thế và 

cho họ cái sức ghi nhớ để thọ trì đọc tụng, diễn nói cho ngƣời  - 

Bạch  Thế  Tôn!  Nếu  đời  sau  có  ngƣời  thọ  trì  đọc,  tụng  diễn  nói 

kinh này cho ngƣời khác, đó chính là thần lực của Di Lặc lập nên. 

Phật nói:  

- Hay thay! Hay thay! Di Lặc này! Nhƣ lời ông nói, ta sẽ giúp cho 

ông vui thêm. 

Bấy giờ các Bồ Tát chấp tay bạch Phật rằng:  

- Sau khi Nhƣ Lai diệt độ, chúng con cũng ở các cõi nƣớc trong 

10 phƣơng, truyền bá cùng khắp pháp Vô Thƣợng Chánh Đẳng 

Chánh Giác và sẽ dẫn dắt những ngƣời nói pháp đƣợc kinh này. 

Lúc đó bốn vị Thiên Vƣơng bạch Phật rằng:  

175 

-  Ở  các  chỗ  hoặc  thành  ấp,  tụ  lạc,  núi  rừng,  đồng  nội  có  quyển 

kinh  này,  có  ngƣời  đọc  tụng,  giải  nói,  con  sẽ  đem  các  quyến 

thuộc đi đến chỗ đó để nghe pháp, ủng hộ cho ngƣời đó mỗi phía 

trăm do tuần, không để ngƣời cố ý tìm làm hại. 

Bấy giờ Phật bảo A Nan rằng:  

- Ông hãy thọ trì lấy kinh này, rộng nói khắp truyền cho đời sau. 

A Nan thƣa:  

- Dạ! Con đã thọ trì rồi. Bạch Thế Tôn! Kinh này tên là gì? 

Phật bảo A nan:  

-  Kinh  này  tên  là  "Duy  Ma  Cật  Sở  Thuyết"  cũng  gọi  là  "Bất  Khả 

Tƣ nghị Giải Thoát Pháp Môn", ông nên thọ trì. 

Phật nói kinh này rồi, Trƣởng giả Duy Ma Cật, Văn Thù Sƣ Lợi, 

Xá Lợi Phất, A Nan v.v... và các hàng Trời, Ngƣời, A tu la, tất cả 

đại chúng nghe lời Phật nói đều rất vui mừng tin nhận kính vâng 

làm theo. 

176 

Chú thích của phẩm XIV  

1.-   Chúc  lụy:  Chúc  là  phú  chúc;  Lụy  là  nhọc  nhằn  gánh  vác. 

Nghĩa là đức Phật đem pháp bảo phú chúc (dặn bảo) cho hàng 

đệ  tử  gánh  vác  lƣu  truyền  đời  sau.  Cũng  nhƣ  ông  Phú  Trƣởng 

Giả đem tài sản sự nghiệp dặn bảo giao phó lại cho con gánh vác 

giữ gìn không để tản mất. 

2.   -Không nhiễm trước: Không có niệm đắm nhiễm chấp trƣớc. 

Ý nói kinh này diễn bày Tôn chỉ thanh tịnh giải thoát. 



177 





Document Outline


	LỜI GIỚI THIỆU

	LỜI NÓI ĐẦU

	LỆ NGÔN

	I. PHẨM PHẬT QUỐC (4)

	III. PHẨM ĐỆ TỬ (1)

	XÁ LỢI PHẤT (2)

	MỤC KIỀN LIÊN (5)

	ĐẠI CA DIẾP (12)

	TU BỒ ĐỀ (19)

	PHÚ LÂU NA (25)

	MA HA CA CHIÊN DIÊN (26)

	A NA LUẬT(33)

	ƯU BA LY (37)

	LA HẦU LA(39)

	A NAN (50)





	IV. PHẨM BỒ TÁT (1)

	BỒ TÁT DI LẶC (2)

	ÐỒNG TỬ QUẢNG NGHIÊM (11–12)

	BỒ TÁT TRÌ THẾ (18)

	TRƯỞNG GIẢ TỬ THIỆN ĐỨC





	V. PHẨM VĂN THÙ SƯ LỢI (1)... ( Thăm bịnh )

	VI. PHẨM BẤT TƯ NGHỊ (1)

	VII. PHẨM QUÁN CHÚNG SANH (1)

	VIII. PHẨM PHẬT ÐẠO (1)

	IX. PHẨM VÀO “PHÁP MÔN KHÔNG HAI” (1)

	X. PHẨM PHẬT HƯƠNG TÍCH

	XI. PHẨM HẠNH BỒ TÁT

	XII. PHẨM THẤY PHẬT A SÚC(1)

	XIII. PHẨM PHÁP CÚNG DƯỜNG (1)

	XIV. PHẨM CHÚC LỤY (1)




cover_image.jpg
KinhDuyMaCat






